

# 

(1)



الإصدار الأول ١٤٤٠هـ-٢٠١٩م







# رر) العوتدو

إعداد مجموعة زاد

الإصدار الأول ١٤٤٠ هـ - ٢٠١٩ م





#### (٢) محموعة زاد للنشر، ١٤٣٩هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر الفريق العلمي في مجموعة زاد

العقيدة./ الفريق العلمي في مجموعة زاد.- الرياض، ١٤٣٩هـ غمج. ۲۱×۲۷.۵سم

ردمك: ٤-١٧- ٢٠٣٤ - ٢٠٣ (مجموعة)

(15) 9VA-7.7-AYTE-1A-1

١- العقيدة الإسلامية ٢- التوحيد ٢- الإيمان (الإسلام)

أ. العنوان ديوي: ۲٤٠

1249/2404

#### حقوق الطباعة محفوظة نشر ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَعِيْدُوالِا

المملكة العربية السعودية - جدة حى الشاطئ - بيوتات الأعمال - مكتب ١٦ موبایل: ۹۲۲ ۲۶۲ ۴۶۱ ۵۰ ۹۲۱ ماتف: ۹۲۲۲۲۲ ۱۲ ۹۲۲۲ + ۹۲۲ ص.ب: ۱۲٦٣٧١ جدة ۲١٣٥٢ www.zadgroup.net

الإصدار الأول الطبعة الأولى: ١٤٤٠هـ/٢٠١٩م

#### توزيع العبيكان

المملكة العربية السعودية - الرياض طريق الملك فهد - مقابل برج المملكة هاتف: ١١ ٤٨٠٨٦٥٤؛ فاكس: ٨٠٨٠٩٥ ١١ ٢٦٦+ ص.ب: ٦٧٦٢٢ الرياض ١١٥١٧ www.obeikanretail.com

















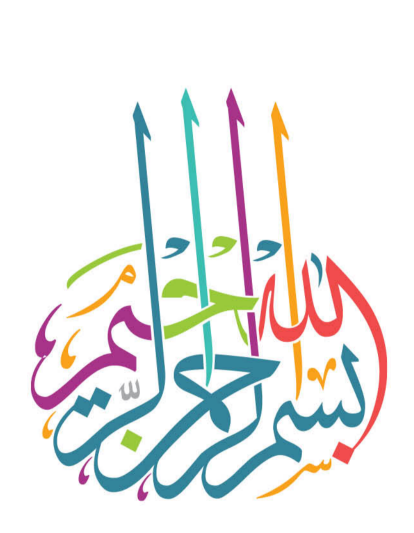














#### كلمة الناشر

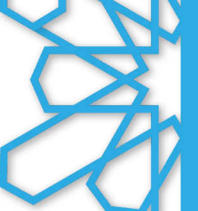
الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد.

فإن العلم الشرعي من أهم الضرورات التي يحتاجها المسلمُ في حياته، وتحتاجُها الأمةُ كلُّها في مسيرتِها الحضارية؛ لذا جاءت النصوص الشرعية في الإعلاء من شأنه وشأنِ حامِليه، قال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ وَالْمَلَتِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو الْعَرْبِينُ قَال تعالى: ﴿ شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُو وَالْمَلَتِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لاَ إِللهَ إِلاَ هُو الْعَرْبِينُ اللهُ اللهُ وَالسَّنةِ » الله عمران: ١٨] قال الشوكاني رَحْمَهُ اللهُ: «المرادُ بأولي العلم هنا علماءُ الكتابِ والسُّنةِ »، وقال تعالى: ﴿ وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، وفي الحديث: «من سلك طريقًا يلتمس فيه علمًا سهل الله له به طريقًا إلى الجنة » رواه مسلم.

وتأتي هذه السلسلة العلمية خدمة للمجتمع، بهدف إيصال العلم الشرعي إلى الناسِ بشتّى الطُّرُقِ، وتيسير سبلهِ، وتقريبه للراغبين فيه، ونرجو أن تكون رافدة ومعينة للبرامج العلمية والقراءة الذاتية وعونًا لمن يبتغي التزود من العلم والثقافة الشرعية، سعيًا لتحقيق المقصد الأساسِ الذي هو نشرُ وترسيخُ العلمِ الشرعي الرصينِ، المبني على أسسٍ علميةٍ صحيحةٍ، وفقَ معتقدٍ سليمٍ، قائمٍ على كتابِ الله وسنةِ رسوله صَلَّتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمٌ، بشكلٍ عصريً ميسَّرٍ، فنسأل الله تعالى للجميع العلم النافع والعمل الصالح والتوفيق والسداد والإخلاص.

\*\*\*





سلسلة زاد العلمية

العقيدة (۱)







### مقدمات في العقيدة الصحيحة

# ◄ مَعنى العَقيدة الصَّحيحة، وأَهَمِّيتُها

#### تعريف العقيدة الصحيحة؛

العقيدة في اللغة: من العقد؛ وهو الربط والإحكام والشد بقوة.

والعقد نقيض الحل، يقال: عقده يعقده عقدًا، ومنه عقدة اليمين والنكاح، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ لَا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي آيُمَنٰ كُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُم اللَّهُ بِاللَّغُو فِي آيُمَنٰ كُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُم اللَّهُ بِاللَّغُو فِي آيُمَنٰ كُمْ وَلَكِن يُوَاخِذُكُم بِمَا عَقَدتُم الأَيْمُننَ ﴾ [المائدة: ٨٩].

#### مرادفات لفظ العقيدة:

للعقيدة الإسلامية أسماء أخرى عند السلف، منها: (التوحيد)، (السنة)، (أصول الدين)، (الفقه الأكبر)، (الشريعة)، (الإيمان).

والعقيدة اصطلاحًا: (الحكمُ الذي لا يقبل الشكَّ فيه عند مُعْتقِدِه). وعرّفها بعضهم بقوله: (الأمورُ الثابتةُ الجازمةُ التي يَنعقِدُ عليها قلبُ الإنسانِ ولا يَشُكُّ فيها). والصَّحيحةُ: أي: السَّالمةُ مِنَ العيب والخطأِ.

#### تعريف العقيدة الصَّحيحة؛

الإيمانُ الجازمُ بالله، وما يجب له، في ألوهيته وربوبيته وأسمائه وصفاته، كما تتضمن الإيمان بملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، والقدر خيره وشره، وبكل ما جاءت به النصوص الصحيحة من أصول الدين وأمور الغيب وأخباره.

فلابد من انعقاد القلب على ذلك انعقادا جازما؛ لا شَكَّ فيه ولا ريبَ؛ كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ عَثُمَّ لَمْ يَرْتَابُواْ ﴾ [الحجرات:١٥] أي: لم يَشُكُّوا في إيمانِهم.

#### وأدلة ذلك الآتي:

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَتِهِكَةِ وَٱلْكِلَابِ وَٱلنَّبِيْتَنَ ﴾ [البقرة:١٧٧].

قولُه تعالى: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ، وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ يا للَّهِ وَمَكَتِهِ كَنِهِ ، وَكُنْهِ ، وَرُسُلِهِ ، ﴾ [البقرة: ٢٨٥].

حديثُ عُمرَ بنِ الخطابِ وَفَلِشَةَهُ: أَنَّ جَبريلَ عَنَيَالْتَهُ سَأَلَ النبيَّ عَلَيْنَالِهُ سَأَلَ النبيِّ عَلَيْنَالِهُ عَنِ الإيمانِ؟ فقال له: «أَنْ ثُوْمِنَ باللهِ ومَلاَئِكَتِهِ وكُنْبِهِ ورُسُلِهِ واليَوم الآخِرِ وتُؤْمِنَ بالقَدرِ خَيرِهِ وشَرِّهِ". أخرجه مسلم.

#### أهمية العقيدة

تَظهرُ أهميةُ العقيدةِ الصَّحيحةِ من خلالِ الأمورِ الآتية؛

أَنَّهَا الأَساسُ فِي قَبُولِ العَملِ الصالَحِ عندَ اللهِ عَرَّمَا؛ والذي بهِ تكونُ النَّجاةُ فِي الآخرةِ والفَوزُ بالجَنَّةِ بعدَ رحمةِ اللهِ جَرْمَعَهُ؛ كما قالَ تعالى: ﴿فَنَكَانَ يَرْجُواْ لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَكْمُؤُمِنِينَ صَلِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ١١٠]، وقال تعالى: ﴿وَعَدَ اللهُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلَا لَمُؤْمِنِينَ وَلَا لَمُؤْمِنِينَ عَلَيْ مَن تَعْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا وَمَسَدِكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ وَرَضُونَ مُن لِيسَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ وَرِضُونَ مُن لِيسَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ وَرِيضًونَ مُن لِيسَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ وَرِضُونَ مُن لِيسَةً وَلِي جَنَّتِ عَدْنِ وَرِيضُونَ مُن لِيسَةً وَلِي اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ وَمُسَدِينَ طَيْبَةً فِي جَنَّتِ عَدْنِ وَرِيضُونَ مُن لِيسَاءً وَلَا لَهُ وَالْفَوْزُ ٱلْمُطْهِدُ ﴾ [التوبة: ٢٧].

وعَلَى العكسِ مَنْ ذَلِك ؛ فَإِنَّ العَملَ لا يُقبلُ عندَ اللهِ تعالى إذا كان صاحبُه على عقيدةٍ فاسدةٍ؛ وبالتَّالِي تكونُ خَسارتُه في الآخرةِ؛ كما قالَ تعالى: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَنِ فَقَدُ عَلِي فَقَدُ عَمَلُهُ، وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [المائدة: ٥]، وقالَ تعالى: ﴿ وَلَقَدُ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَلِيَ اللَّهُ مِن قَبْلِكَ لَئِن أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمُلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الزمر: ٦٥].

ومعنى ﴿ حَبِطَ عَمَلُهُۥ ﴾ في الآيةِ الأولى؛ أو ﴿لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾ في الآيةِ الثَّانيةِ: بُطلانُ ذلكَ العملِ وذهابُ ثوابهِ؛ فلا يبقى له وزنٌ عندَ اللهِ جَلَوْمَلا؛ فيكونُ صاحِبُه خاسرًا؛ غيرَ رابحٍ في الآخرةِ.

أَنّها الأصلُ في دعوةِ الرُّسلِ عليهم الصَّلاةُ والسَّلامُ جميعا؛ فَما منْ رسولٍ بَعثَهُ اللهُ في قومهِ إلا ودَعاهم لهذهِ العقيدةِ الصَّحيحةِ أَوَّلَ ما دَعاهم إليهِ، وكان الاهتمامُ بها أَشدَّ الاهتمام؛ كما قالَ تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمّتِةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَالْجَدَى اللّهَ اللهَ اللهُ ال

فائدة و(الطَّاغوتُ): هو كُلُّ ما عُبِدَ منْ دونَ اللهِ، وكان اللهِ، وكان راضيًا بذلك.

وقال تعالى: ﴿ وَمَا آَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِىَ إِلَيْهِ أَنَهُ، لَا إِلَهَ إِلَاّ أَنْأُ فَاعْبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

أن العقيدة ضَروريةٌ للإنسانِ أكثرَ من ضَرورتِه للهواءِ والماءِ؛ إذْ بدونِها لا يَعرفُ الإنسانُ الإجابةَ الحقيقيةَ الصَّحيحةَ عنْ أسئلةِ البشرِ الكبرى:
من أينَ جِئتُ؟ ولماذا خُلقتُ؟ وإلى أينَ أذهبُ بَعدَ الموتِ؟
فماذا كانت النتيجة؟

ما نَراهُ اليومَ من البؤسِ والشَّقاءِ وانتشارِ الأمراضِ النَّفسيةِ وحالاتِ الانتحارِ الكثيرةِ؛ حتى في الدُّولِ الغنيةِ التي تَزعمُ التقدُّمَ والحضارةَ؛ كما هو الواقعُ في دولٍ كَ(السُّويد)، و(الدَّانمرك) وغيرها.

إِنَّ العقيدةَ الصَّحيحةَ فَقطْ هي التي تُجيبُ عن تَلكَ الأسئلةِ الكبرى وغيرها منَ الأسئلةِ التي يحتارُ فيها البشرُ بكلِّ حقِّ وصدقً؛ بحيثُ يمتلئ القلبُ يَقينًا وطُمَأْنينَةً وسُكونًا وأَمْنًا وإيمانًا.

أَنَّهَا السَّبِّ فِي حُصولِ الأمنِ والهداية في الدُّنيا والآخرة؛ كما قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمَّ وَلَمَّ مُهَّ مَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٢]، ومعنى ﴿ وَلَوْ يَلْبِسُوۤا إِيمَانَهُم بِشُركٍ.

ولذلك؛ فإنَّ ما نَجدهُ اليومَ منْ خللٍ في الأمنِ وكثرةٍ للشَّرِ والفَسادِ والفتنِ والقتلِ في العالمِ العالمِ العالمِ العربيِّ بخاصَّةٍ؛ فَإِنَّما هو نتيجةٌ لضعفِ العقيدةِ الصَّحيحةِ في نفوسِ النَّاسِ، أو لِظهورِ ما يُناقِضُها أو يُخالِفُها منْ أعمالٍ أو أقوالٍ، كما سَيأتى بيانه.

أَنَّها السَّببُ في فَتحِ البركاتِ مِنَ السَّماءِ والأرضِ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ } المَنُواْ وَاتَّقَوْاْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنْتِ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [الأعراف: ٩٦].

ميزاتُ العقيدةِ الصحيحة

واضحة

فطرية

وسطية

على ثابتة البرهان

تقوم

#### ميزات العقيدة الصحيحة

تتميز العقيدة الإسلامية الصحيحة عن عقائد الأديان الباطلة والطوائف المبتدعة بمزايا كثيرة تجعلها أحرى بالقبول، منها:

أنها عقيدة واضحة سهلة بعيدة عن التعقيدات، ليس فيها أشياء غامضة، ولا جوانب محتكرة لرجال الدِّين.

أنها عقيدة فطرية تلائم الفطرة ولا تصادمها.

أنها عقيدة ثابتة لا تتغير ولا تتطور بتعاقب الأجيال، فلا مجال فيها للزيادة والنقص، ولا تقبل التحريف والتبديل، أما غيرها من العقائد فقد زيد فيها ونقص منها؛ لأنها كانت تخضع لأهواء الحكام والرهبان.

أنها تقيم البراهين الساطعة والحجج الباهرة على كل مسألة فيها، قال تعالى: ﴿ قُلُ فَلِلَّهِ لَلْمُجَلِّدُ ٱلْكِلِفَةُ ﴾ [الأنعام: ١٤٩].

۵

أنها عقيدة وسطية، لا إفراط فيها ولا تفريط، ولا غلو ولا جفاء.

# مُصادرُ تَلقُّي العقيدة الصحيحة

تقدَّم تعريف: (العقيدة الصَّحيحة وأهميتها)، وهنا ندرس أمرا في غاية الأهمية، ألا وهو: من أينَ نَأْخُذُ هَذهِ العقيدة؟ وهو ما يُعبَّرُ عنه ب (مَصادرِ تَلقِّي العقيدةِ الصَّحيحةِ)؛ فَما هَذهِ المصادرُ؟ وما الدَّليلُ عليها؟

قَبلَ أَنْ نَذْكُرَ هَذهِ المصادرَ والأَدِلَّةَ عليها نُؤكِّدُ على حَقيقةٍ شرعيةٍ قَطْعيةٍ؛ وهي أَنَّ العقيدة؛ الصَّحيحة: (عَقيدة التَّوحيد) عقيدة فِطْريَّة بمعنى أَنَّ الأصلَ في بني آدمَ كُلِّهم هَذهِ العقيدة؛ وأَنَّ الإنسانَ مُنذُ خَلقَهُ اللهُ وأَوجدَه على هَذهِ الأرضِ، فَإِنَّ في نَفْسهِ هَذهِ العقيدة، من مَعْرفةِ اللهِ عَلْوَعَلا، وتوحيدِه، والفَزع إليه وقتَ الشِّدةِ، ومحبته؛ وأَنَّهُ مُؤَهَّلُ لقبولِ الحقِّ واختياره، وقد دلَّ على هَذهِ العَديدُ مِنَ الأَدِلَة؛ منها:

قولُهُ تعالى: ﴿ فَأَقِدْ وَيَجْهَكَ لِلدِّينِ حَنِيغًا ۚ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطُرَ النَّاسَ عَلَيْهَا ۚ لَا بَدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ۗ ذَلِكَ ٱلدِّيثُ ٱلْقَيِّدُ وَلَنَكِنَ أَكْتُكَاسٍ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الروم: ٣٠].

والحنيفيةُ: هي الإسلامُ وأركانُه؛ كما هو تفسيرُ أَئِمَّةِ السلفِ رَحَهُ لِللهُ.

والفطرة: هي الطَّبع السويُّ، والجِبلَّة المستقيمة، التي خُلق النَّاسُ عليها، والمتهيئة لقبول الدِّين الحق. وفي لفظ آخرَ: «ما من مَولودٍ إلَّا يولَدُ على الفِطْرَةِ، فَأَبُواهُ يُهَوِّدانِهِ ويُنَصِّرانِهِ أو يُمَجِّسانِهِ، كما تُنتَجُ البَهيمَةُ بَهيمَةً جَمْعاءَ، هَلْ تُحِسُّونَ فيها من جَدْعاءَ؟!».

والجَمعاءُ: هي مُكتملةُ الأعضاءِ، وأَمَّا الجدعاءُ: فَهي مَقطوعةُ الأَطرافِ.

ثُمَّ قال أَبو هُريرةَ وَعَلِيَّهَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَالِكَ اللهِ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ ذَالِكَ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ عَلْمُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَاللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلْمِ عَلَيْهِ عَلَيْ

ما أخرجه مسلمٌ عن أبي هُريرةَ وَوَلِيَّهُ عِنهُ بِلفظينِ مُختلفينِ، فيهما التَّصريحُ بأَنَّ الفطرةَ هي: (مِلَّةُ الإسلام)، وهُما:

أ. «ما من مَولودٍ يولَدُ إلا وهو على المِلَّةِ».

ب. «ما من مَولودٍ يولَدُ إلاَّ على هذه المِلَّةِ، حَتَّى يُبيِّنَ عنه لِسانُهُ».

عن عياضِ بنِ حِمارِ المُجاشِعيِّ وَعَلِيْهَا أَنَّ رسولَ اللهِ صَالِلتَا عَلَيْهَا قَالَ ذَاتَ يَومٍ في خُطْبَتِهِ وَفيه: "وَإِنِّي خَلَقْتُ عِبادي حُنفاءَ كُلَّهُمْ، وإنَّهُمْ أَتَتْهُمُ الشَّياطينُ فاجْتالَتْهُمْ عن دينِهِمْ، وخَرَّمَتْ عليهم ما أَحْلَتُ لَهُمْ، وأَمَرَتْهُمْ أَنْ يُشْرِكوا بي ما لم أُنْزِلْ بهِ سُلْطانًا». أخرجَهُ مسلمٌ.

(حُنَفَاءُ): جَمعُ حَنيفٍ، وهو: المائِلُ عَنِ الأَديانِ كُلِّها إلى فِطرةِ الإسلام.

٣

3

# مصادرُ التلقِّي

# المصدرُ الأُوَّلُ | القرآنُ الكريمُ

القرآنُ الكريمُ: اسمٌ لكلامِ اللهِ المُعْجِزِ المُنزَّلِ على عَبدهِ ورسولِه مُحمَّدٍ صَلَّتَهُ عَلَيْهَ عَبَده وأَلُكُ اللهُ عَبده وأَلُهُ عَلَيْهِ عَبده وأَلُهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَبده وأَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَبده وأَلُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْ

دَلَّت الأَدِلَّةُ الكثيرةُ على أَنَّ القرآن حُجَّةُ، يَجِبُ أَنْ تُؤخذَ مِنهُ العقيدةُ؛ ومن ذلك ما يأتي:

أَنَّ اللهَ أَمرنَا بِاتِّبَاعِهِ، وَنَهانَا عِنِ اتِّبَاعِ غَيرِهِ؛ كَما قَال تعالى: ﴿ النَّيِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ قِن زَيِّكُو وَلَا تَنَيِّمُوا مِن دُونِيهِ أَوْلِيَاهُ قَلِيلًا مَّا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].

أَنَّ كُلَّ مَا فيه حقٌّ وصِدقٌ؛ كَمَا قال تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ نَـزَّلَ ٱلْكِئْبَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَفُواْ فِي ٱلْكِئْبِ لِنِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴾ [البقرة: ١٧٦]، وقال سُبْحانَهُ: ﴿ قُلُ صَدَقَ ٱللَّهُ ﴾ [آل عمران: ٩٥]، وقال جَرْبَعَلا: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، وقال: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللّهِ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، وقال: ﴿ وَمَنْ أَصَدَقُ مِنَ ٱللّهِ عَدِيثًا ﴾ [النساء: ٨٧]، وقال: ﴿

أَنَّهُ مَحفوظٌ مِنَ العبثِ والتَّحريفِ؛ كَما قال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحَنُ نُزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَكُوظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

۳

الأدلة؛

#### تابع الأدلة:

أَنَّه الحَكَمُ الذي فيه التَّفصيلُ والبيانُ؛ كَما قال تعالى: ﴿ أَفَخَيْرَ اللَّهِ أَبْتَنِي حَكَمًا وَهُوَ الذِي فيه التَّفصيلُ والبيانُ؛ كَما قال تعالى: ﴿ أَفَخَيْرَ اللّهِ أَبْتَنِي مَكَمًا وَهُوَ الذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِكْنَبَ مُفَصَّلًا وَالذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِكْنَبَ مَعَلَّمُونَ أَلَهُ مَا وَالدِينَ الْمُعَامِدِينَ اللّهُ مَا وَالدَينَ مِنْ اللّهُ مَا وَالدَينَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

أَنَّهُ الفُرقانُ بينَ الحقِّ والباطلِ؛ كَما قال تعالى: ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرُقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ- لِيَكُونَ لِلْعَلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ [الفرقان:١].

والفُّرقانُّ هو: القرآنُ؛ لأَنَّ الله تعالى فَرَّقَ به بَينَ الحقِّ والباطل.

أَنَّ اللهَ أَمرَ بِالتَّحاكمِ إليه عِنْدَ التَّنازعِ والاختلافِ؛ كَمَا قال تعالى: ﴿ فَإِن لَنَازَعُ مَا لَكُ مَنْ أَلُمُ مُ أَمْ فَا لَكُمْ مُ أَنْ أَلَهُ وَٱلْمَوْلِ إِن كُمُنُمُ تُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْمَوْمِ الْآخِرُ ذَلِكَ خَنْرٌ فَأَمُ مُ أَنْ فَاللّهِ وَٱلْمَوْمِ اللّهِ وَٱللّهِ وَٱللّهِ فَاللّهُ وَاللّهُ وَلَّمُ اللّهُ فَي اللّهُ مِن شَقَى وَ فَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ فَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

أَنَّهُ هو القولُ القاطِعُ الذي يَفْصِلُ بينَ الجدِّ والهزْل، وهو أَبعدُ ما يكونُ عَنِ الباطلِ واللَّعبِ؛ كَمَا قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ لَقُولٌ فَصُلُّ ﴿ أَنَّ وَمَا هُوَ بِٱلْمُزَلِ ﴾ [الطارق: ١٣-١٤].

#### السُّنَّةُ النبَويَّةُ الصَّحيحةُ

المصدرُ الثَّاني

السُّنَّةُ النبَويَّةُ الصَّحيحةُ هي: ما ثَبَتَ عَنِ النبيِّ صَلَّتَهُ عَلِيهِ بِالسَّندِ الصَّحيحِ؛ مِمَّا نُقِلَ عنه من قولٍ، أو فِعلِ، أو تَقريرٍ.

الأدلة:

دَلَّتِ النُّصوصُ الكثيرةُ على أَنَّ السُّنَّةَ النبويةَ حُجَّةٌ، يَجِبُ أَخذُ العقيدةِ مِنُها، ومنْ ذلكَ:

قولُهُ تعالى: ﴿ وَمَا ٓ ءَالْنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَانَهَ لَكُمْ عَنْهُ فَأَنْنَهُوا ﴾ [الحشر: ٧].

قُولُهُ عَرْبَعًا: ﴿ وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [الأنفال: ١].

قُولُهُ سُبْحَانَهُ: ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا ثُرِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنَفَكَّرُونَ ﴾ [النحل: ٤٤].

P

عن أبي رافع رَحَيِّتُهُ قال: قال رسول الله صَلَّتُهُ تَيْمِوَسَدُّ: «لا أعرفنَّ الرجل يأتيه الأمرُّ من أَمْري، إما أمرتُ به أو نهيتُ عنه، فيقولُ: ماندري ماهذا؟! عندنا كتاب الله ليس هذا فيه». أخرجه الأربعة إلا النسائي، وصححه ابن حبان.

#### تابع الأدلة:

عَنِ المِقْدَامِ بِنِ مَعْدِي كَرِبَ الكِنْدِيِّ رَحَلِيَهُ عَنهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَالِتَهُ عَلَيْهَ : ﴿ أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ الْكُورِبَ الكِنْدِيِّ رَحَلِيَهُ عَنهُ اللهِ صَالِقَهُ عَمْهُ اللهِ صَالِقَهُ مَعْهُ اللهِ صَالِقَهُ مَعْهُ اللهِ صَالَةُ مَعْهُ اللهِ صَالَةُ مَعْهُ اللهِ صَالَةُ مَعْهُ اللهِ صَالِحَةُ اللهِ صَالَةُ مَعْهُ اللهِ صَالَةُ مَعْهُ اللهِ صَالَةُ مَعْهُ اللهِ صَالَةً اللهُ عَمْهُ اللهُ عَمْهُ اللهُ عَمْهُ اللهُ عَمْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَمْهُ اللهِ صَالَةً اللهُ عَمْهُ اللهُ عَمْهُ اللهُ عَمْهُ اللهُ عَمْهُ اللهُ عَمْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَمْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهِ اللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللّهُ

قَالَ صَالَتَهُ عَنَهُ فَيِما رَواهُ العِرْباضُ بنُ ساريَةَ عنه وَعَلِيَّهُ عَنهُ الْفَعَلَيكُم بسُنَّتي، وسنة الخلفاء الرَّاشِدين المهديين منْ بعدي، تمسَّكوا بها، وعضُّوا عليها بالنَّواجِدِ». أخرجهُ أحمد والترمذيُّ، وصححه.

وقد دلَّ الإجماعُ أيضًا على حُجِّية السنة النبوية، قال الشافعي: «ولا أعلم من الصحابة ولا من التابعين أحدًا أخبر عن رسول الله صَلَّتُنتَ وَيَعَلَمُ، إلا قَبِل خبرُه وانتهى إليه، وأثبتَ ذلك سنةً».

0

#### إجماع السلف الصالح وَمَهْرَاتَهُ

۳ المصدر الثالث

السلف لغة: هم الجماعة المتقدمون، يقال سَلَفَ ويَسْلُف، أي: مضى، وسَلَفُ الإنسان: آباؤه المتقدمون.

وللسلف عدة أسماء، منها:

#### أهل السنة والجماعة؛

وسموا بأهل السنة لتمسُّكِهم بسنة النبي صَلالله عَلَيه وسَلَّة، والجماعة لأنهم اجتمعوا على اتباع سنة النبي صَلَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وما حصل عليه الإجماع.

#### الفرقة الناجية:

سموا بذلك لنجاتهم من النار أو من الفتن، بتمشُّكِهم بالسنة، كما في حديث معاوية بن أبي سفيان رَضَالِلَهُ عَنهُ قال: قال رسول الله صَالِلَهُ عَلَيهِ وَسَلَّم: «إِنَّ أَهْلَ الكِتابِينِ افْتر قوا في دينِهمْ على ثِنتين وسَبْعينَ مِلَّةً، وإنَّ هذه الأُمَّةَ سَتَفْتَرِقُ على ثَلاَثٍ وسَبْعينَ مِلَّةً -يعني الأَهْواءَ- كُلُّها في النَّارِ إلاَّ واحِدَةً، وهِي الجَماعَةُ » أخرجه أحمد والترمذي، وحسنه الألباني.

#### الغرْقةُ المنصورةُ:

لأنهم منصورون إلى قيام الساعة؛ لقول النبي صَلَّاتَهُ عَيْدِوَسَلِّمَ: ﴿ وَلَنْ تَزَالَ طَائِفَةٌ مِن أُمَّتِي مَنْصورينَ لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ حَتَّى تَقومَ السَّاعَةُ». أخرجه أحمد والترمذي، وصححه.

# مِمَّا يَدُلُّ على أَنَّ هذا الإجماعَ حُجَّةٌ يَجِبُ الرُّجوعُ إليه في

الأدلة؛ العقيدة؛ ما يأتى:

قولُه تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَّلِهِ، مَا تَوَّلَى وَنُصِّلِهِ، جَهَنَّمٌ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

> قُولُهُ صَالِتَهُ عَلَيْهِ عَنِهُ فَيَمَا رَواهُ العِرْبَاضُ بِنُ سَارِيَةَ عَنْهُ رَحَالِلْهُ عَنْهُ: «فَمَنْ أَدْرَكَ ذلك منكُمْ فَعليه بسُنَّتى وسُنَّةِ الخُلَفاءِ الرَّاشِدينَ المَهْديِّينَ، عَضُّوا عليها بالنَّواجِدِ» تقدَّم.

عن ابن عمرَ رَجَالِتُهُ عَنْمًا أَنَّ رسولَ اللهِ صَالِتَهُ عَلَيْتُ قَالَ: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَجْمَعُ أُمَّتِي -أُو قال: أُمَّةَ مُحَمَّدٍ صَالِتُنْعَلِيْوَسَارً- على ضَلالَةٍ، ويَدُ اللهِ مَعَ الجَماعَةِ ». أخرجهُ الترمذيُّ، وصححه الألباني.



العقلِّ: يمكن أن يدرك بعض مقررات علم العقيدة، مثل أن الله موجودٌّ، واحدٌ، حيٌّ، عليمٌ بالخلق، قادرٌ، حكيمٌ مستحقٌّ للعبادة وحده دون

سواه، ونحو ذلك.

لكن لا يمكن أن يستقل بمعرفة وإدراك تفاصيل هذا العلم، إذ لا تُدرك التفاصيل إلا من منقول الكتاب والسنة. إذا وجد ما يوهم التعارض بين النقل الثابت الصحيح، والعقل الصريح وجب تقديم النقل السببين:

الأول: أن النقل ثابت، والعقل متغير.

الثَّاني: أن النقل معصوم، والعقل ليس كذلك.

المراد بالنقل الصحيح: القرآن الكريم والسنة الثابتة عن رسول الله صَلَاتَتَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا

والمراد بالعقل الصريح: السليم من الانحراف والشُّبَه.

قال ابن تيمية رَحَمَهُ الله: «ما عُلِم بصريح العقل لا يُتصوَّر أن يعارض الشرع البتة، بل المنقول الصحيح لا يعارضه معقول صريح فقط. وقد تأملت ذلك في عامة ما تنازع الناس فيه، فوجدت ما خالف النصوص الصحيحة الصريحة شبهاتٌ فاسدةٌ، يعلم بالعقل بطلانها».



# أُصولُ أَهلِ السُّنَّةِ في إثباتِ مُسائلِ العقيدة

أَهلُ السُّنَّةِ لهم أُصولٌ في إثباتِ مَسائلِ العقيدةِ، يَتمَيَّزونَ بها عن أهلِ البدعِ والضَّلالِ، وهي على على النَّحوِ الآتي:

الإيمانُ والتَّسليمُ والتَّعظيمُ لنصوصِ الكتابِ والسُّنَّةِ؛ بخلافِ أَهلِ البدعِ والضَّلالِ الذينَ يُؤمنونَ ببعضِ النُّصوصِ ويَرُدُّونَ البعضَ الآخرَ؛ بسببِ الجهلِ والهوى. والأَدِينَ يُؤمنونَ ببعضِ النُّصوصِ ويَرُدُّونَ البعضَ الآخرَ؛ بسببِ الجهلِ والهوى. والأَدِيَّةُ عَلى هذا الأصلِ كثيرةٌ؛ منها:

- قولُهُ تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَ أَمْرًا أَن يَكُونَ لَمُثُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا ثُمِينًا ﴾ [الأحزاب: ٣٦].
- ب. قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوّاً إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمُ بَيْنَكُمُ أَن يَقُولُواْ سَمِعْنَا وَأَطْغَنَا وَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ [النور: ٥١].
- ج. قولُهُ تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَىِ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ۚ وَٱنَقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [الحجرات: ١].
- د. قولُهُ تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجِكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ [النساء: ٦٥].

جَمعُ النُّصوصِ الواردةِ في البابِ الواحدِ، وإعْمالُها جميعًا وفقَ المنهجيةِ الصَّحيحةِ؛ بخلاف أهلِ البدعِ والضَّلالِ الذينَ يتخذونَ منهجًا مُخالفًا لذلك؛ فيَعتمدونَ على نصًّ واحد أو أكثرَ، دونَ بَقيةِ النُّصوصِ الواردةِ في البابِ، ثم يجعلونه معارضا للأصول الأخرى، فيتبعون بذلك ما تشابه منه.

الاعتصامُ بالكتاب والسنة؛ فهما الهُدى والنُّور، عَلى نَقيضِ منهجِ أهلِ والبدعِ والضَّلالِ الذينَ يَعتمدونَ عَلى غَيرِ الوحي؛ كما هو الحالُ مثلًا عِندَ الصُّوفية الذينَ يَعتمدونَ عَلى غَيرِ الوحي؛ كما هو الحالُ مثلًا عِندَ الصُّوفية الذينَ يَعْلُونَ أقوالَ مَشايِخِهم ومَناماتِهم مصدرًا للتَّشريع، وذَليلًا من أَولَّة الدَّينِ. والأَدِلَّةُ عَلى هذا الأصلِ كثيرةٌ؛ منها:

فولُهُ تعالى: ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُواَتُهُ سُبُلَ ٱلسَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلسَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنَّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إِلَى صِرَطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ [المائدة: ١٦]. فقوله تعالى: ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱللَّهُ ﴾ أي: بالقرآن العظيم.

Ĵ.

قولُهُ تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ بِبِيْنَنَا لِلكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْمْرَىٰ لِلمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ٨٩].

عن زَيدِ بنِ أَرْقَمَ وَ وَلِيَهُ عَنهُ أَنَّ رسولَ اللهِ صَلَّمَا عَنهُ قَال: «أَمَّا بَعْدُ، أَلاَ أَيُّهَا النَّاسُ فَإِنَّمَا عَن زَيدِ بنِ أَرْقَمَ وَ وَلِيَّهُ عَنهُ أَنَّ كَا النَّاسُ فَإِنَّمَا كِتابُ أَنا بَشَرُ يوشِكُ أَنْ يَأْتِيَ رسولُ رَبِّي فَأُجِيبَ، وأَنا تارِكُ فيكُمْ ثَقَلَينِ: أَوَّلُهُما كِتابُ اللهِ واسْتَمْسِكوا بهِ». أخرجه مسلمٌ.

فائدة ويتفرَّعُ عن هذا الأصل: إثباتُ ما أَثْبَتَهُ اللهُ ورسولُهُ صَلَّتَهُ عَنِهِ فَي الكتابِ والسُّنَّةِ والسُّنَةِ الصَّحيحةِ، ونَفْيُ ما نَفاهُ اللهُ ورَسولُهُ صَلَّتَهُ عَنِهِ الكتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ، والسُّكةِ عنه اللهُ ورَسولُهُ صَلَّتَهُ عَنِهُ عَمَّا مَكَتَ عنه اللهُ ورَسولُهُ صَلَّتَهُ عَنِهُ كما قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ السَّمْعَ وَٱلْمَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦].

فائدة ويتفرّعُ عن هذا الأصلِ كَذِلكَ: دفع التَّعارضِ بين هذهِ النُّصوصِ وما قد الْترائية يفهمهُ العَقلُ منها مِمَّا يُخالفُ الحقَّ والصَّوابَ؛ على عَكسِ أهلِ البدع والضَّلالِ مِمنْ يُعطونَ العقلَ حجمًا أكبرَ منْ قَدْرهِ؛ بحيثُ يُقدِّمونهُ على النُّصوصِ؛ وهَذا عُلوُّ مذمومٌ؛ فَإِنَّ العقلَ مَهْما أوتيَ مِنَ المكانةِ؛ فَإِنَّ لَهُ حَدَّهُ الذي لا يَنبغي أَنْ يَتجاوَزهُ بحالٍ، ولا سيَّما في دائرةِ الغَيبيَّاتِ التي لم يَشْهَدُها، ولم يَدْرِ عنها شيئًا؛ لأَنَّها بَعيدةٌ عن دائرةِ المحسوساتِ التي يَعملُ فيها.

فائدة والقاعدة عند أهل السُّنَّة؛ أنَّهُ يستحيل أَنْ يَقعَ تَعارضٌ بينَ نصُّ صَحيحٍ وعقلٍ صَحيحٍ؟ الرائية فَإنَّ الذي خَلقَ هذا العقلَ وهو اللَّطيفُ الخَبيرُ، هو نَفْسُهُ الذي أَنزلَ هذا الوحي الشَّريفَ على قَلبِ نَبيِّهِ الكَريمِ مُحَمَّدٍ صَاللَّهُ عَيْهُ وَعَذَهُ وإنْ وُجِدَ ما يوهِمُ هذا التعارضَ ؟ فَإِمَّا أَنْ يكونَ من جهةِ العقلِ بأَنْ يكونَ عَيرَ صحيحٍ، وإمَّا أَنْ يكونَ من جهةِ العقلِ بأَنْ يكونَ على قاسِدًا غَيرَ صحيحٍ، وإمَّا أَنْ يكونَ من جهةِ العقلِ بأَنْ يكونَ فاسِدًا غَيرَ صحيح؛ قد تلوَّثَ بالهوى وسارَ في طُرقِ الباطلِ والضَّلال عياذًا بالله.

فَهْمُ نُصوصِ الكتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ على فهم الصَّحابةِ رَهَاتَهُ عَلَى ضِدٍّ أهل البدع والضَّلالِ، الذينَ تَعدَّدتْ مَواقِفُهم من هذا الفَهم ومن أَصْحابهِ؛ فَترَى بَعضَ أَهل البدع كالخوارج والرَّافضةِ مثلًا يَطعنونَ في الصَّحابةِ رَحَيَقَةَءُهُ؛ وبالتَّالي لا يَلتفتونَ إلى فهمهم للنُّصوصِ الشَّرعيةِ.

وَمِمَّا يَدُلُّ عَلى هذا الأصل عَددٌ مِنَ الأَدِلَّةِ؛ منها:

قولُهُ تعالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ، مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ، جَهَنَّمٌ وَسَآءَتْ مَصِيرًا ﴾ [النساء: ١١٥].

ب. ﴿ وقولُهُ تعالى: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنتُم بِهِ عَفَقَدِ ٱهْتَدُواْ ۚ قَالِن نَوَلُواْ فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقٍ فَسَيَكْفِيكَ لَهُمُ ٱللَّهُ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْكِلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٣٧].

وقولُهُ تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كُمَآ ءَامَنَ ٱلنَّاسُ قَالُوٓاْ أَنُوْمِنُ كُمَآ ءَامَنَ ٱلسُّفَهَآةُ ۗ أَلاَّ إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَآءُ وَلَكِن لَّا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣].

قوله صَالِتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيما رَواهُ العِرْباضُ بنُ ساريَةَ عنه رَخِلَلْهُ عَنْهُ: ﴿فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ منكُمْ يَرَ اخْتِلاَفًا كَثيرًا، وإيَّاكُمْ ومُحْدَثاتِ الأُمورِ فَإنَّها ضَلاَلَةٌ فَمَنْ أَدْرَكَ ذلك منكُمْ فَعليه بسُنَّتي وسُنَّةِ الخُلَفاءِ الرَّاشِدينَ المَهْديِّينَ، عَضُّوا عليها بالنَّواجِدِ». تقدم.

#### فائدة إثرائية بدعة إعادة فهم النص:

مِنَ الأَفْكَارِ المخالفةِ لهذا الأصلِ -أي فهم نصوص الكتاب والسنة على فهم الصحابة وَ الفَكرةُ فِكرةٌ خطيرةٌ ظهرَتْ في هذا العصرِ، وهي ما تُسَمَّى ب(إعادةِ فَهْمِ النَّصِّ)!! وتعني هذه الفكرةُ عِندَ أصحابِها أَنَنا في هذا الوقتِ لسنا بحاجة لفهم الصَّحابةِ وَ الفَيَسَّةُ و أَنَّ هذا الفهم كان لوقتٍ معينٍ مَضى وانْقَضَى و أَنَّ علينا أَنْ نفهمَ النُّصوصَ فَهْمًا آخرَ يَتناسبُ مَعَ الحياةِ المعاصرةِ: حياةِ التَّقدُّم والحضارةِ!!

وأَصحابُ هَذهِ الفِكرةِ يُطلقُ عَليهم أَسماءٌ مختلفةٌ؛ مثل: (عَصرانيون، أو حداثيون، أو ليبراليون).

# وَلا رَيبَ أَنَّ هَذهِ الفِكرةَ مخالفةٌ لأُصولِ أَهلِ السُّنةِ في الاعتقادِ من وجوهٍ كثيرةٍ:

أَنَّهَا بدعةٌ مُنكرةٌ؛ لم تَكُنْ مَعروفةً عِندَ أهلِ الإسلامِ في القرونِ الثلاثةِ، التي شَهِدَ لها النبيُّ صَاللَهُ عَنه عِمْرانُ بنُ حُصَينٍ لها النبيُّ صَاللَهُ عَنه عِمْرانُ بنُ حُصَينٍ لها النبيُّ صَاللَهُ عَنه عِمْرانُ بنُ حُصَينٍ رَحَاللَهُ عَنهُ عَلَيْ مَا لَذينَ يَلونَهُمْ ثُمَّ الذينَ يَلونَهُمْ أُمَّ الذينَ يَلونَهُمْ أُمَّ الذينَ يَلونَهُمْ أُمَّ الذينَ يَلونَهُمْ أُمَّ الذينَ يَلونَهُمْ الذينَ يَلونَهُمْ الذينَ الدينَ الدينَ الدينَ المواقع الدينَ الدينَ المواقع الدينَ الدينَ الدينَ المواقع الدينَ الدي

أَنَّهَا مُخالفةٌ لما دَلَّ عليه الكتابُ والسُّنَّةُ الصَّحيحةُ من وُجوبِ التَّقيُّدِ بفهمِ الصَّحابةِ وَعَلِيَّهَ عَلَمُ الشَّرعيَّةِ، والحذرِ من كُلِّ ما يُخالفُ هذا الفهمَ، منْ بدعٍ وضَلالاتٍ مُنكرةٍ.

أَنَّهَا تَدْخُلُ في بابِ تَحريفِ المعاني؛ ذلك بأنَّ إعادة قراءةِ النَّصِّ تَعْني أَنْ يَفهمَ كُلُّ قارئٍ للنَّصِّ ما يَحْلو لَهُ أَنْ يَفهمَ منهُ من مَعْنَى، بلا ضابطٍ يَضبطُ هذا الفهم؛ وبالتَّالي يكونُ للنَّصِّ الواحدِ معانٍ مُتعدِّدةٌ تُناقضُ المعنى الصَّحيحَ للنَّصِّ؛ وهذا هو: تَحريفُ المعنى بعينه؛ ذلك الذي وقعَتْ فيه بَنو إسرائيلَ؛ كَما قال تعالى في شَانِهم: ﴿ فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَقَهُمُ لَعَنَاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيلًا فَكُوبَهُمْ قَاصِيلًا فَكُوبَهُمْ المُعْنى عَن مَوَاضِعِهِ ﴿ المائدة: ١٣].

أنّها تَفتحُ بابَ الشِّرِ والفسادِ؛ حيثُ تُصبحُ النُّصوصُ الشَّرعيةُ أُلعوبةً بَيدِ العابثينَ، يَفهمونَ منها ما يوافِقُ أَهواءَهُمْ وأَمْزِجَتَهُمْ؛ وبالتَّالي يَضيعُ الحقُّ والهُدى الذي أَرادهُ اللهُ جَلَوْمَلا من وراءِ هذه النُّصوصِ، وهذا مُناقضٌ أَشَدَّ المُناقضةِ لحكمةِ اللهِ العظيمةِ في هِدايةِ النَّاسِ، وإخراجِهم مِنَ الظُّلماتِ إلى النُّورِ؛ كما قال تعالى في شأنِ كتابهِ العزيزِ: ﴿ يَهْدِى بِهِ ٱلللهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضُونَهُ مِسُبُلَ ٱلسَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظُّلْماتِ إلى النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِم إلى صِرَطِ مَن النُّورِ بِإِذْنِهِ وَيَهْدِيهِم إلى صِرَطِ مَن النَّلَامِ عَلَى النَّورِ وَالمَانِهُ وَيَهْدِيهِم إلى صِرَطِ مَن النَّلَامِ وَيُخْرِجُهُم مِن الظُّلماتِ إلى النَّورِ وإذْنِه وَيَهْدِيهِم إلى صِرَطِ مَن النَّلُورِ وَاذِنِه وَيَهْدِيهِمُ إلى صِرَطِ مَن النَّلُورِ وَاذِنهِ وَيَهْدِيهِمُ إلى صِرَطِ مَن النَّلَامِ اللهَ عَلَى النَّورِ وَاذِنهِ وَيَهْدِيهِمُ إلى صِرَطِ مَن النَّلُورِ وَاذِنهِ وَيَهْدِيهِمُ إلى صِرَطِ مَن النَّلُورِ وَاذِنهِ وَيَهْدِيهِمُ إلى صِرَطِ وَيُخْرِجُهُم مِن الطَّلْمَاتِ إلى النَّورِ وَاذِيهِ وَيَهْدِيهِمُ إلى المَائِدةِ إلى المَائِدةِ إلى المَائِدةِ إلى النَّورِ وَالمَائِدَ إلى المَّالِيةِ المَائِدةِ إلى المَائِدةِ إلى المَائِدةِ إلى المَائِدةِ إلى المَائِدةِ إلى المَائِدةِ اللهِ المِن المُنْ المَائِدةِ المَائِلَةُ المَائِدةِ إلى المَائِدةِ المَائِدةِ اللهُ المَائِدةِ الى المَائِدةِ المَائِدةِ اللهُ المَائِدةِ اللهُ اللهِ المَائِدةِ المَائِدةِ المَائِدةِ المَائِدةِ المَائِدةِ المُنْ المُنْ المَائِدةِ المَائِدةِ المَائِدةِ المُنْ المَائِلِ المَائِدةِ المُنْ المَائِدةِ المَائِدةُ المَائِدةِ المَائِدةِ المِن المَائِدةِ الم

## ومن أصول أهلِ السُّنَّةِ في إثباتِ مَسائلِ العقيدةِ:

الرُّجوعُ إلى لُغةِ العَربِ في فَهمِ المرادِ من نُصوصِ الكتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ؛ إذا لم نَجِدْ بَيانًا لِهذهِ النُّصوصِ لِبعْضِها البَعضِ؛ فَإِنَّ القُرآنَ أُنزلَ بلسانٍ عَربيٍّ مبينٍ؛ كَما

- قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢]، وقال جَلَوْعَلا: ﴿
- وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنَّقُونَ أَوْ يُحُدِثُ لَكُمْ ذِكْرًا ﴾

[طه: ۱۱۳].

# ا پانشاط

# ضَعْ عَلامةَ ( ٧ ) أَمامَ العبارةِ الصَّحيحةِ، وعلامةَ ( X ) أَمامَ العبارةِ الخاطِئةِ في كُلِّ مِمَّا يَأْتي:

- العقيدةُ: هي الأمورُ الثَّابتةُ الجازمةُ التي يَشُكُّ فيها قَلْبُ الإنسانِ.
  - العَقيدةُ الخاطِئةُ أو الفاسِدةُ: هي العَقيدةُ المخالفةُ للدَّليلِ الصَّحيحِ مِنَ الكتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ.
    - رقي حُصولُ الشَّرِّ والفَسادِ والفتنِ والقتلِ في العالمِ الإسلاميِّ بعامَّةٍ،
      والعالم العربيِّ بخاصَّةٍ ؛ بِسببِ تَمَسُّكِ النَّاسِ بالعَقيدةِ الصَّحيحةِ.
  - العَقيدةُ الصَّحيحةُ تُجيبُ عن أَسْئِلةِ البشرِ الكبرى:
     من أينَ جِئتُ؟ ولماذا خُلقتُ؟ وإلى أينَ أذهبُ بَعدَ الموتِ؟
- لا يَصِحُّ أَخْذُ العَقيدةِ مِنَ السُّنَّةِ النبَويَّةِ؛ لأَنَّها مَصْدرٌ غَيرُ مُعْتبرٍ.
- من صفاتِ أَهْلِ البدع: الإيمانُ والتَّسليمُ والتَّعظيمُ لنصوصِ الوَحْيِ.
  - الصُّوفيةُ يَعُدُّونَ أَقُوالَ مَشايِخِهم ومَناماتِهم مَصدرًا للتَّشريعِ ودَليلًا
     من أَدِلَّةِ الدِّينِ.
- الفِكْرةُ التي تُنادي ب(إعادةِ قِراءةِ النَّصِّ): فِكْرةٌ عَظيمةٌ موافِقةٌ لأُصولِ
   أَهْل السُّنَّةِ في الاعتقادِ.
  - الشَّيطانُ هو: السَّبَبُ الأعْظَمُ من أسبابِ حَرْفِ النَّاسِ عَنِ
     العَقيدةِ الصَّحيحةِ.
- ا مِنَ الأُمورِ المَمْدوحةِ في الكِتابِ والسُّنَّةِ الصَّحيحةِ: ( ) ( ) ( الغُلوُّ في الصَّالحينَ).







#### أَسْبابُ الانحرافِ عَنِ العَقيدةِ الصَّحيحةِ، ووَسائلُ الوقاية مِنْهَا

#### أُوَّلًا: أَسْبابُ الانحراف عَن العَقيدة الصَّحيحة؛

#### الجهل بالعقيدة الصحيحة؛

بسبب الإعراض عن تعلمها وتعليمها، أو قلة الاهتمام والعناية بها؛ حتى ينشأ جيلٌ لا يعرفُ تلك العقيدة، ولا يعرف ما يخالفها ويضادها؛ فيعتقد الحق باطلًا، والباطل حقًّا، كما قالَ عمرُ بن الخطاب رَحَالِسَهَنَهُ: «إنما تُنقضُ عُرى الإسلام عروةً عروةً، إذا نشأ في الإسلام من لا يعرفُ الجاهلية».

# اتباع دعاة السُّوءِ وأَئِمَّةِ الضَّلالِ؛ يَدُلُّ على ذلكَ ما يأتي:

- أ. قولُهُ تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَاهُمْ أَيِمَّةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلنَّارِ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُنْصَرُونَ ﴾
   [القصص: ٤١].
- عن حُذَيفَةَ بِنِ اليَمانِ وَعَلَيْهَ عَنهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَلَيْهُ عَنَيهِ وَسَلَمَ: «يكونُ دُعاةٌ على أَبُوابِ عَن حُذَيفَة بِنِ اليَمانِ وَعَلَيْهَ عَلَى أَبُوابِ عَن حُمَّنَمَ، مَنْ أَجابَهُمْ إلَيها قَذَفوهُ فيها». قُلْتُ: يا رسولَ اللهِ، صِفْهُمْ لَنا. قال: «هُمْ قَومٌ من جِلْدَتِنا يَتَكَلَّمُونَ بِأَلْسِتَنِنا». أخرجه مسلم.
- عن ثَوبانَ رَحَالِيَهُ عَنهُ قال: قال رسولُ اللهِ صَالِللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى أُمَّتِي الأَئِمَّةُ الأَئِمَّةُ المُضِلِّينَ ». أخرجه أحمد والترمذي، وصححه.
- د. عن عبدِ اللهِ بنِ عَمْرِو بنِ العاصِ وَ اللهِ عَالَ: سَمِعْتُ رسولَ اللهِ صَّالِللهُ عَنْدَوَدَة يَقُولُ: «إنَّ اللهَ لا يَقْبِضُ العِلْمَ انْتِزاعًا يَنْتَزِعُهُ مِنَ العِبادِ، ولكنْ يَقْبِضُ العِلْمَ بقَبْضِ العُلَماءِ، حَتَّى إذا لم يُبْقِ عالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالًا، فَسُئِلُوا فَأَفْتُوا بغيرِ عِلْمٍ فَضَلُّوا وأَضَلُّوا». أخرجه البخاري ومسلم.



#### دعاة سوء:

وَلا يَزِالُ دُعاةُ السُّوءِ وَأَئِمَّةُ الضَّلالِ يَصُدُّونَ النَّاسَ عن صِراطِ اللهِ المستقيمِ، وعن دينهِ القويمِ في قِديمِ الزَّمانِ وحديثِهِ.

ومن هَؤلاءِ: ( السَّامِريُّ ):

السَّامريُّ هو: رَجُلُ من قَوم كانوا يَعْبدونَ البقرَ؛ جيران لِبني إسرائيلَ، وقيلَ كان منهُمْ في زَمْنِ نَبيِّ اللهِ موسَى عَيَوالسَّكَمْ؛ ولَمَّا ذَهَبَ موسَى عَيْوالسَّكَمْ لِلقاءِ رَبِّهِ عَلى جَبلِ الطُّورِ؛ صَنعَ لِبني إسرائيلَ عِجْلًا من ذَهْبٍ؛ وزَعَمَ أَنَّهُ إلهُهُمْ وإلهُ موسَى عَيْوالسَّكَمْ، وكانَ يَخْرجُ منهُ صَوتُ كَصوتِ البقرِ؛ يُقالُ له: (الخوارُ)؛ وذلك بسببِ الهواءِ الذي يَدْخلُ فيهِ؛ وقد كان بَنْو إسْرائيلَ حينَ يَرونَ ذلك يَرْقُصونَ حَولَهُ ويَفْرحونَ.

وهو الذي أَضلَّ قَومَ موسى عَلَيْهِ السَّكُمْ عن عِبادةِ اللهِ عَنْهَمَلُ ؛ وزَيَّنَ لَهُمْ عِبادةَ العجلِ من دونهِ جَلْوَعَلا ؛ كَمَا قال تعالى في شَأنهِ : ﴿ قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَا قَوْمَكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُ ﴾ [طه: ٨٥].



## وَمنهُمْ: (عَمْرو بنُ عامِرِ الخُزاعيُّ):

فعن عائشة وَ وَاللَّهُ عَالَتَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَالِمَهُ عَنْهُ اللهِ مَالَمُهُ عَنْهُمَا اللهِ مَالَمُهُ عَنْهُمَا اللهِ مَاللَّهُ عَنْهُمَا اللهِ مَا عَمْ اللهِ مَا عَمْ اللهِ مَا عَمْ اللهِ مَا عَمْ اللهِ الل

وَ (سَيَّبَ السوائب): أي أنَّهُ تَرَكَ النَّاقةَ تَذْهبُ كما تَشاءُ؛ بحيث لا تُرْكَبُ؛ ولا تُصَدُّ عن ماءٍ، أو مَرْعًى؛ نَذْرًا يَفْعَلُهُ تَقَرُّبًا لآلهتِهِمْ.

فرآه النبيُّ صَالِلَهُ عَلِيْهِ يَجُرُّ أَمْعاءَهُ في النَّارِ؛ لِأَنَّهُ أَوَّلُ مَنْ غَيَّرَ دينَ إِسْماعيلَ؛ فَنَصَبَ الأَوثانَ، ولأنه سيَّبَ السوائبَ.



## وفي العصر الحديث: غلاة الروافض

## وقد خالفوا أُصولَ أَهْلِ السُّنَّةِ في أُمورِ كَثيرةٍ؛ منها (١):

ردُّهم للأَحاديثِ النبَويَّةِ الصَّحيحةِ، وإنْكارُهُم لَها بالهَوى والمزاج وليس بالقواعدِ الحديثيةِ التي عليها أَتِمَّةُ الحديثِ؛ ومن ذلك إنْكارُهُم للأحاديثِ الصَّحيحةِ التي جاءتْ بَيانًا مِنَ النبيّ صَلَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِبعضِ الغَيبيَّاتِ مِن أَشْراطِ السَّاعةِ وعَلاماتِها، التي تكونُ في آخرِ الزَّمانِ؛ كما هو الواقِعُ في (الدَّجَّالِ)، و(نُزُولِ عيسى) عَيَالتَكَمْ، و(المهديِّ) رَجَلِلتَهُ عَنهُ.

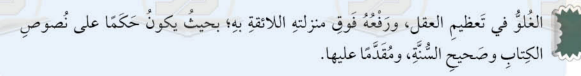


المَهْدِيُّ وَوَلِيَّهُ هُو: مُحَمَّدُ بنُ عبدِ اللهِ العَلَويُّ الفاطِميُّ الحَسنيُّ وَوَلِيَّهُ عَنه، يُصْلِحهُ اللهُ في لَيلةٍ؛ أَي يَتوبُ عليه، وَيوَفِّقُه، ويُفَهِّمُهُ، وَيُرشِدُهُ بَعْدَ أَنْ لم يَكُنْ كِذِلكَ، ويُؤَيِّدُهُ بناسِ مَنْ أَهِلِ المشْرِقِ يَنْصُرِ ونَهُ، وَيُقيمونَ سُلطانَه، وهو الممدوحُ الموعودُ بوجودِه في آخرِ الزَّمانِ، ويُبايعُ لَهُ عِندَ البيتِ الحَرام؛ ويَصيرُ خَليفةَ المسلمينَ.



وليس المقصود من هذا المهدى ما يزعمه الرافضة: أنَّه موجود الآن، وينتظرون خروجه من سرداب سامُراء؛ إذ ذاك نوعٌ من الهذيان، وهَوسٌ شديدٌ من الشِّيطان؛ حيث لا دليل عليه من كتاب ولا سنَّة ولا معقول صحيح.





<sup>(</sup>١) سيأتي مزيد بسط في هذا الموضوع على وجه الاستقلال.

ومن أُسْباب الانحرافِ عَن العَقيدةِ الصَّحيحةِ:

## اتّباعُ الهَوى؛

وهو اتِّباعُ ما تُحِبُّهُ النَّفسُ وتَشْتَهيهِ، مِمَّا قد يكونُ نافعًا لها، أو ضارًّا بها؟ والمقصودُ هنا ما كان ضارًا بها؛ مُخْرجًا لَها عن دائرةِ الحقِّ.

#### والأدلة عَلى ذلك؛

قولُهُ تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَهُهُ هَوَلهُ وَأَضَلَّهُ ٱللَّهُ عَلَىٰ عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَىٰ سَمْعِهِ، وَقَلْبِهِ، وَجَعَلَ عَلَىٰ بَصَرِهِ عِشْنُوةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ ٱللَّهِ أَفَلًا تَذَكَّرُونَ ﴾ [الجاثية: ٢٣].

وَلُهُ جَلَوَمَلا: ﴿ فَإِن لَّمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمْ أَنَّمَا يَتَّبِعُونَ أَهْوَآءَهُمْ ۚ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هُوَنِهُ بِغَيْرِهُدَى مِّنَ اللَّهِ إِنَ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [القصص: ٥٠].

## الغُلوُّ في الصَّالحين:

وهو الزِّيادةُ في مَدْحِهِم، ورَفْعُهُمْ فَوقَ مَكَانتِهِم؛ بأَنْ يُجعلَ لَهم شَيءٌ مِنَ العبادةِ؛ وذلك بالتقرب إلى أضرحتهم بالذبائح والنذور والقرابين، والدعاء والاستغاثة وطلب المدد، كما حصل من قوم نوح مع صالحيهم، حين قالوا: ﴿ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُرُ

وَلَا نَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَّرًا ﴾ [نوح: ٢٣]، وكما هو الحاصلُ من عبَّاد القُبور اليومَ في كثير من الأمصار.

#### ومما يدل على تحريم ذلك؛

- أ. قُولُهُ تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ
- ب. قولُهُ صَلَّتَهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ النَّاسُ، إِيَّاكُمْ والغُلوَّ في الدِّينِ؛ فَإِنَّهُ أَهْلَكَ مَنْ كان قَبْلَكُمْ المُللِينِ؛ فَإِنَّهُ أَهْلَكَ مَنْ كان قَبْلَكُمْ المُللِينِ؛ وصححه الألباني.

## التَّقليدُ الأَعْمَى

وهو مُتابِعةُ الآباءِ والعلماءِ والسَّادةِ والكُبراءِ، والطَّاعةُ الع<mark>مياءُ لَهُمْ من غَيرِ دَليلٍ ولا بُرهانٍ؛</mark> وقد جاءَ هذا في أَدِلَّةٍ كَثيرةٍ؛ منها:

- أ. قولُهُ تعالى: ﴿ بَلْ قَالُوا ۚ إِنَّا وَجَدْنَا ٓ عَالَى اَ أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَيْ ءَاثَرِهِم مُهْتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٢].
- ب. ﴿ قُولُهُ تعالى: ﴿ وَقَالُواْ رَبُّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبُرًاءَنَا فَأَضَلُّونَا ٱلسَّبِيلا ﴾ [الأحزاب: ١٧].
  - ج. قولُهُ تعالى: ﴿ أَتَّفَ ذُوّا أَحْبَ ارَهُمْ وَرُهْبَ نَهُمْ أَرْبَ ابًا مِن دُونِ اللّهِ وَٱلْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَكُمْ ﴾ [التوبة: ٣١].

والمعْنَى: أَنَّهُمُ اتَّبَعوهُمْ في تَحْليلِ ما حَرَّمَ اللهُ وتَحريمِ ما أَحَلَّ بلا حُجَّةٍ ولا بُرهانٍ.

#### التقليد الأعمى في العصر الحديث:

وفي عَصْرِنا الحديثِ: نَجِدُ مثالينِ بارزينِ لِهذا التَّقليدِ الأَعْمَى وتِلكَ الطَّاعةِ العَمْياءِ:

طائفةُ (الصُّوفية). طائفةُ (الرَّافضة).

اللَّتَينِ وقَعَتا في التَّقليدِ الأَعْمَى لِمشايخ الضَّلالِ وأَئِمَّةِ السُّوعِ بغيرِ بَصيرةٍ أو بُرهانٍ.

وجَعَلُوا الطَّاعَةَ لَهُمْ طَاعَةً مُطْلَقةً عَمِياءَ؛ فأحدُهم مَعْ شَيخهِ كالمَيِّتِ بينَ يَدَي مُغَسِّلِهِ، يُقَلِّبُهُ

ومن أَسْباب الانحرافِ عَن العَقيدةِ الصَّحيحةِ:

اتِّياعُ سُبُل الضَّلال؛

### و ممًّا يَدُلُّ على ذلك؛

قولُهُ تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَأُتَّبِعُوهُ ۗ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

الغَفْلةُ عَنْ تَدَبُّر آيات الله الشِّرعية والكونية

وقد دَلُّ على هذا أدلَّةُ؛ مِنها؛

- قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ أُولَٰتِهِكَ ٱلَّذِينَ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ وَأُوْلَابِكَ هُمُ ٱلْغَدْفِلُونَ ﴾ [النحل: ١٠٨].
- ب. \ قولُهُ حَلَيْتَلا: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْجِنِّ وَٱلَّإِنسَ ۚ لَهُمْ قُلُوبُ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ ءَاذَانُ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا ۚ أُوْلَتِكَ كَالْأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَصَلُّ أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْعَنْفِلُونَ ﴾ [الأعراف: ١٧٩].
- قُولُهُ عَنْهَا: ﴿ وَكَأَيِّن مِّنْ ءَايَةٍ فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ يَمُرُّونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا مُعْرِضُونَ ﴾ [يوسف: ١٠٥].

Ĵ.

## الكِبْرُ

٨

وهو الذي يَدْعو صاحِبَهُ إلى رَدِّ الحقِّ، وعَدَمِ قَبولِهِ مِمَّنْ جاءً بهِ؛ بسببِ احتَقارِهِ؛ كما قال النَبيُّ صَلَّلَتَهُ عَلَيْتُهُ عَلِيْرُ بَطِرُ الحَقِّ، وغَمْطُ النَّاسِ». أَخْرَجَهُ مُسلمٌ.

(وَبَطَرُ الحَقِّ): التَّكَبُّرُ عَلى الحقِّ فلا يَقْبَلُهُ.

(وَغَمْطُ النَّاسِ): احْتِقارُهُمْ والاسْتِهانَةُ بِهِمْ.

وإنَّ هذا السَّبَ الخَطيرَ لَهو الذي أَمالَ رَأْسَ الشَّرِّ ومَنْبَعَهُ وأَساسَهُ: (إِبْليسَ) عَنِ الحقِّ المبينِ؛ كَما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْهَاكَيْكِةِ ٱسْجُدُوا لِلْآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَالسَّكَبُرُ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٣٤].

وقد كان أيضًا هو السَّببَ الرئيسَ في مَيلِ غيرهِ من الأُمَمِ الكافرةِ عَنِ اتِّباعِ الصِّراطِ المستقيمِ، الذي جاءَتْ بهِ رُسلُ اللهِ الكِرامُ صَلواتُ اللهِ وسَلامُهُ عليهم؛ إذْ قال تعالى في بَيانِ هَذهِ الحقيقةِ: ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَا مِنْ بَعْدِهِم مُّوسَىٰ وَهَنرُونَ ۖ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ عِنَالِيْنَا فَالَّمَ اللهِ ال

### والأَدِلَّةُ على ذلكَ مِنَ الكتابِ وصحيحِ السُّنَّةِ كثيرةً؛ منها ما يأتي:

قال تعالى: ﴿ قَالَ رَبِّ مِمَّا أَغُويْنَنِي لَأُزَيِّنَنَّ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَأُغُويِنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [الحجر: ٣٩].

ب. قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَٱتَّغِذُوهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ لِيَكُونُواْ مِنْ أَصْعَابِ
السَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦].

ج. قال تعالى: ﴿ قَالَ فَبِمَآ أَغُويْتَنِي لَأَقَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ اللَّ ثُمَّ لَآتِينَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَايِلِهِمْ ۖ وَكَل تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٦-١٧].

قال تعالى: ﴿ وَقَالَ ٱلشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِى ٱلْأَمْرُ إِنَّ ٱللَّهَ وَعَدَّكُمْ وَعُدَ ٱلْخَقِّ وَوَعَدَّتُكُورُ فَالسَّتَجَبْتُمْ وَعَدَ ٱلْخَقِّ وَوَعَدَّتُكُورُ فَالسَّتَجَبْتُمْ لِي ﴾ [إبراهيم: ٢٢].

عن عياضِ بنِ حِمارٍ المُجاشِعيِّ وَعَلَيْهَ عَنَهُ أَنَّ رسولَ اللهِ صَلَّتُهُ عَيْدُوسَةً قال ذاتَ يَومٍ في خُطْبَتِهِ: «أَلاَ إِنَّ رَبِّي أَمَرنِي أَنْ أُعَلِّمَكُمْ ما جَهِلْتُمْ مِمَّا عَلَّمني يَومي هذا، كُلُّ مالٍ نَحَلْتُهُ عبدًا حَلاَلُ، وإنِّي خَلَقْتُ عِبادِي حُنفاءَ كُلَّهُمْ، وإنَّهُمْ أَتَتُهُمُ الشَّياطينُ فاجْتالَتْهُمْ عن دينِهِمْ، وحَرَّمَتْ عليهم ما أَحْلَلْتُ لَهُمْ، وأَمَرَتْهُمْ أَنْ يُشْرِكُوا بي ما لم أُنْزِلُ بهِ سُلْطانًا». تقدم.

عن عبدِ اللهِ بنَ مَسعودٍ وَ وَ اللهِ عَالَى: خَطَّ رسولُ اللهِ صَالَتَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهِ مَالَتُ عَلَى اللهِ مَالِقَهُ عَلَى اللهِ مَالِهُ مَا اللهِ مُسْتَقِيمًا »، قال: (هذه السُّبُلُ وليس منها سبيلُ اللهِ مُسْتَقِيمًا فَأتَبِعُوهُ وَلا سبيلُ إلَّا عليه شَيطانٌ يَدْعو إليهِ »، ثُمَّ قَرَأً ﴿ وَأَنَ هَاذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأتَبِعُوهُ وَلا تَبَعُوا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِل

.Î

# فأسْبابُ الانحراف عَن العَقيدة الصّحيحة الجهل بالعقيدة الصحيحة اتباع دعاة السوء اتباع الهوى الغلو في الصالحين التقليد اتباع سبل الضلال الغفلة الكبر اتباع الشيطان

#### ثَانِيًا: وسائلُ الوقاية مِن الانجراف عِن العقيدة الصحيحة؛

اتِّباعُ الصِّراطِ المستقيمِ القائمِ على منهاجِ النُّبوَّةِ، وهو ما كان عليه النبيُّ عَلَاتَهُ عَلَيه وَسَلَّم وأصحابهُ تَوَلِيُّهُ عَالَمُ وَالْحَذَرُ مِمَّا يُضادُّهُ مِن سُبُلِ البِدع و الضَّلالِ، والأَدِلَّةُ على ذلك كثيرةٌ؛ منها:

- قولُهُ تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِي مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهٌ ۚ وَلَا تَنَّبِعُواْ ٱلسُّبُلَ فَلَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].
- ب. ﴿ قُولُه عَرْبَتَلَ: ﴿ اَتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن زَّبِّكُمْ وَلَا تَنَّبِعُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوْلِيَاأَةً قَلِيلًا مَّا تَذَكُّرُونَ ﴾ [الأعراف: ٣].
- قوله صَلَاتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿ فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مَنكُمْ يَرَ اخْتِلافًا كَثيرًا، وإيَّاكُمْ ومُحْدَثاتِ الأُمورِ؛ فَإِنَّهَا ضَلالَةٌ؛ فَمَنْ أَدْرَكَ ذلك منكُمْ فَعليه بسُنتَى وسُنَّةِ الخُلَفاءِ الرَّاشِدينَ المَهْديِّينَ، عَضُّوا عليها بالنَّواجِذِ». تقدم.

## الحَذرُ من دُعاةِ السُّوءِ وأَئِمَّةِ الضَّلالِ، والبُعْدُ عنهم، يدل لذلك الآتي:

عن عائشة وَ وَاللَّهُ عَالَت: تَلا رسولُ الله صَالله عَالله عَلَيْكَ هذه الآية: ﴿ هُو الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْكِ مِنْهُ ءَايَكُ مُحَكَمَتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِنْكِ وَأُخَرُ مُتَشَكِهَكُ ۖ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعُ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَكِبُهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْويلة ، وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلهُ وَ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ عَكُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّناً وَمَا يَذَكَّرُ إِلَّا أُولُوا ٱلْأَلْبَبِ ﴾. قالت: قال رسولُ اللهِ صَلَلَتْ عَلَيهِ وَسَالِمَة عَلَيهِ وَسَالًا: «فَإِذا رَأَيتِ الذينَ يَتَّبعونَ ما تَشابَهَ منهُ فَأُولَئِكِ الذينَ سَمَّى اللهُ فاحْذَروهُمْ» متفق عليه.

عن أبي هُريرة وَعَلَقَهَ قال: قال رسولُ اللهِ صَلَّقَهُ عَنَيوَسَةً: «يكونُ في آخِرِ الزَّمانِ دَجَّالُونَ
 كَذَّابُونَ يَأْتُونَكُمْ مِنَ الأَحاديثِ بما لم تَسْمَعُوا أَنْتُمْ ولا آباؤُكُمْ، فَإِيَّاكُمْ وإيَّاهُمْ لاَ يُضِلُّونَكُمْ ولا يَفْتِنُونَكُمْ». أَخْرجَه مسلمٌ.

وفي حديثِ الدَّجالِ، وهو من أَخْطَرِ دُعاةِ السُّوءِ وأَشَدِّ أَئِمَّةِ الضَّلالِ، ما يَدُلُّ على هذا الأَصلِ العَظيم؛ ألا وهو: البعد عن أئمة السوء والضلال، فعن عِمْرانَ بنِ حُصَينٍ وَخَلِينَا عَنْهُ، فَوَاللهِ إِنَّ الرَّجُلَ وَخَلِينَا عَنْهُ، فَوَاللهِ إِنَّ الرَّجُلَ لَكَانتيهِ وهو يَحْسِبُ أَنَّهُ مُؤْمِنُ، فَيَتَبِعُهُ مِمَّا يُبْعَثُ بهِ مِنَ الشُّبُهاتِ أو لِما يُبْعَثُ بهِ مِنَ الشُّبُهاتِ ، وواه أبو داود، وصححه الألباني.

ومعنى: (فَلْيَنْأَ عنهُ)؛ أي: فَلْيَبَتَعِدْ عنه، ولا يَقْتَرِبْ منه.

- لَّ طَلَبُ العِلْمِ والتَّفَقُّهُ في الدِّينِ على يَدِ الثِّقاتِ الرَّاسخينَ من أَهْلِ العِلْمِ؛ المُتَّبِعينَ لِمنهاجِ النُّبُوَّةِ؛ لما يأتي:
  - وَلُهُ تعالى: ﴿ فَأَعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].
  - ب. قوله عَهَيَّلَ: ﴿ فَسَتَلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ بِٱلْبَيِنَتِ وَٱلزُّبُرِ ﴾ [النحل: ٤٣-٤٤]. (بالبَيِّناتِ والزُّبُرِ) أي: بالدَّلائلِ والحُججِ.
- قوله صَّالَتَهُ عَلَيْهُ فَيِمَا رَوَاهُ عَنْهُ مُعَاوِيةٌ بِنُ أَبِي سَفَيَانَ وَخَلِّلُهُ عَنْهُ: «مَنْ يُرِدْ اللهُ بِهِ خَيرًا يُفَقِّهُهُ فِي الدِّينِ». متفق عليه.

## الامتناعُ عَنِ الغُلوِّ في الدِّينِ والحَذرُ منهُ؛ يدل لذلك ما يأتي:

- أ. قولُهُ تعالى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَبِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُواْ عَلَى ٱللَّهِ إِلَّا اللّ ٱلْحَقَّ ﴾ [النساء: ١٧١].
- ب. قوله عَرْبَةً : ﴿ قُلْ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغَلُّواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ ﴾ [المائدة: ٧٧].
- ج. قوله صَّالَتُنْعَلَيْهِ وَسَلَمُ: «يا أَيُّها النَّاسُ إِيَّاكُمْ والغُلوَّ في الدِّينِ؛ فَإِنَّهُ أَهْلَكَ مَنْ كان قَبْلَكُمْ الغُلوُّ في الدِّينِ» تقدم.
- الاستجابةُ لأَمْرِ اللهِ عَنَّمَلَ بِاتِّخاذِ الشَّيطانِ عَدوًّا؛ وذلك بجهادهِ بتحقيقِ العُبوديَّةِ لله جَلْوَعَلا، مِنَ الاستعاذةِ بهِ والتَّوكُّلِ عليه، وإخلاصِ الدِّينِ لَهُ بفعلِ أُوامرهِ واجتنابِ نواهيهِ؛ والنصوص في هذا المَعْنَى كثيرةٌ؛ منها:
- أ. قولُهُ تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمْ عَدُوُّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّا ۚ إِنَّمَا يَدْعُواْ حِزْبَهُ, لِيكُونُواْ مِنْ أَصْعَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ [فاطر: ٦].
- ب. قولُهُ عَنِيَعَلَ: ﴿ إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنُ إِلَّا مَنِ ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾ [الحجر: ٤٢].
- ج. قولُهُ سبحانه في شَأْنِ الشَّيطانِ الرَّجيمِ: ﴿ إِنِّهُ لَيْسَ لَهُ سُلُطَنَنُ عَلَى ٱلَذِينَ ءَامَنُواُ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴾ [النحل: ٩٩].
- د. قولُهُ تعالى حِكايةً عن إبليسَ: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّ نِكَ لَأُغُوبِنَهُمْ أَجْمَعِينَ ﴿ ﴾ إِلَّا عِبَادُكَ مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ ﴾ [ص: ٨٢-٨٣].

ه. قولُهُ جَلَوْعَلا: ﴿ وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَانِ نَنْغُ فَاسْتَعِذْ بِٱللَّهِ ۚ إِنَّهُ، هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [فصلت: ٣٦].

9 . قولُهُ صَالِقَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: "يَأْتِي الشَّيطانُ أَحَدَكُمْ فيقولُ مَنْ خَلَقَ كَذَا مَنْ خَلَقَ كَذَا حَتَّى يَقُولَ مَنْ خَلَقَ رَبَّكَ، فَإِذَا بَلَغَهُ فَلْيَسْتَعِذْ بِاللهِ ولْيَنْتَهِ». متفق عليه.

عدمُ اتّباعِ الهَوى والظّنِّ والتَّقليدِ الأَعْمَى للآباءِ والعُلماءِ والسَّادةِ والكُبراءِ، والحَذَرُ من ذلك غاية الحَذَرِ؛ والاعتمادُ عَلى الدَّليلِ والحُجةِ والبَيِّنةِ والبرهانِ؛ ويدل لذلك:

لَّ قُولَهُ تَعَالَى: ﴿ ثُمَّرَ جَعَلْنَكَ عَلَى شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلْأَمْرِ فَٱتَّبِعْهَا وَلَا نَتَّبِعْ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الجاثية: ١٨].

ب. قولُهُ تعالى: ﴿ يَلْدَاوُودُ إِنَّا جَعَلْنَكَ خَلِيفَةً فِي ٱلْأَرْضِ فَأَحْمُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ وَلَا تَتَبِعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ آلِهَ إِنَّ ٱلنَّذِينَ يَضِلُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَيْعِ ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ إِمَا نَسُواْ يَوْمَ ٱلْحِسَابِ ﴾ [ص: ٢٦].

ج. قوله عَرَّمَا يَنَبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلَّا ظَنَّا إِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيْعًا إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمُ بِمَا يَفْعُلُونَ ﴾ [يونس: ٣٦].

- وله سبحانه: ﴿ وَمَا لَهُمْ بِهِ ـ مِنْ عِلْمِ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ ٱلظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ ٱلْحَقِّ شَيِّعًا ﴾ [النجم: ٢٨].
- وَلُهُ سبحانه: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِن رَّيِّهِ عَمَن زُيِّنَ لَهُ وسُوَّءُ عَمَلِهِ وَأَنبَعُوٓا أَهْوَاءَهُم ﴾ [محمد: ١٤].
  - Q. وقوله صَلَاتَهُ عَلَيه وَسَلَمَ: «إِيَّاكُمْ والظَّنَّ فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الحديثِ». متفق عليه.

## الله الم

- بشكل مجمل بيّن الآتي:
- أ. أَسْبابَ الانْحرافِ عَنِ العَقيدةِ الصَّحيحةِ.
  - ب. مَصادِرَ العَقيدةِ الصَّحيحةِ.
- ج. وسائلَ الوِقايةِ من الانْحرافِ عَنِ العَقيدةِ الصَّحيحةِ.
- من واقع قراءات خارجية، اكتب كلمة موجزة عما يأتي:
  - الغلو في الدين.
- البدعة وخطرها على الدين، وعلى الفرد والمجتمع.
  - التقليد الأعمى.





## تَعْرِيفُ التَّوحيد، ومَنْزَلَتُه

تَعْرِيفُ التَّوديدِ

#### التوحيد لغة:

مصدر وحّد يوحّد توحيدًا، أي: جَعَلَ الشيءَ واحدًا.

#### واصطلاحًا:

إفرادُ اللهِ سبحانه بما يختصُّ به من الألوهيةِ والربوبيةِ والأسماءِ والصفاتِ.

فالتوحيد في أصل اللغة والشريعة بمعنى الإفراد، أي: إفراده سبحانه بهذه الخصائص التي تفرَّد بها، فلا يشاركه فيها أحد، مهما عَلَتْ منزلته، سواء كان مَلَكا مُقَرَّبا، أو نبيا مرسلا أو رجلًا صالحًا.

وليعلم أن التوحيد لا يقوم حتى يجتمع فيه أمور ثلاثة: الإقرار به في القلب، النطق به باللسان، العمل به بالجوارح.

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب في كتابه كشف الشبهات: «لا خلاف أن التوحيد لا بد أن يكون بالقلب واللسان والعمل، فإن اختلَّ شيءٌ من هذا لم يكن الرجل مسلمًا».

## وجود كلمة التوحيد في نصوص الكتاب والسنة:

يزعم أهل البدع أن كلمة التوحيد ليس لها أصل في كتاب الله، ولا سنة رسول الله، وهذا باطل من القول، بل إن نصوص الكتاب والسنة مليئة بها:

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا ذَكُرْتَ رَبُّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَهُ، وَلَّوْا عَلَىٰ أَدْبُنرِهِمْ نُفُورًا ﴾ [الإسراء: ٤٦].

وقال تعالى: ﴿ ذَالِكُم بِأَنَّهُ ۚ إِذَا دُعِي ٱللَّهُ وَحَدَهُ، كَ فَرْتُمُّ وَإِن يُشْرَكُ بِهِ عَ تُؤْمِنُوا ﴾ [غافر: ١٢].

وقال تعالى: ﴿ وَبَدَا بِيِّنَنَاوَ بِيِّنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغَضَاءُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْدَهُ ، ﴾ [الممتحنة: ٤].

وقال تعالى: ﴿ وَإِلَّهُ كُرْ إِلَّهُ ۗ وَحِدٌ ﴾ [البقرة: ١٦٣]، وغير ذلك كثير.

#### ومن السنة:

- أخرج مسلم في حجة الوداع من حديث جابر تَعَلِينَاعَنه، وفيه: «حتى إذا كان بالبيداء أهلًا بالتوحيد».
- وقال صَلَّلَتُنَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ : "من وحَّد اللهَ وكفر بما يُعبد من دونِهِ، حَرُم مالُهُ ودمُهُ، وحسابُهُ على اللهِ» رواه مسلم.
- وقال صَلَّتَ النَّهُ عَلَى الْمُسلامُ على خمسةٍ: على أن يوحَد الله وإقامةِ الصلاةِ... » الحديث رواه الشيخان، واللفظ لمسلم.

### منزلةُ التوحيد وأثرُه على الفرد

قال ابنُ أَبِي العِزِّ الحَنَفَيُّ وَمَهُ اللَّهُ تعالى: «اعلمْ أَنَّ التَّوحيدَ أَوَّلُ دَعْوَةِ الرُّسُلِ، وأَوَّلُ مَنازِلِ الطَّريقِ، وأَوَّلُ مَقامٍ يَقومُ فيه السَّالِكُ إلى اللهِ عَرَّبَلَ، قال تعالى: ﴿وَلَقَد بَعَثْنا في كُلِّ أُمَّةٍ رسولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ واجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ ﴾ [النّحل: ٣٦]. ولِهذا كان أَوَّلَ واجِبٍ يَجِبُ على المُكَلَّفِ شَهادَةُ أَنْ لاَ إِلَهَ إلاَّ اللهُ.. فالتَّوحيدُ أَوَّلُ ما يَدْخُلُ بِهِ في الإسْلاَمِ، وآخِرُ ما يَخْرُجُ بِهِ مِنَ الدُّنْياَ، كما قال النبيُّ صَالَقَاعَةِ وَيَعَدَّ: «مَنْ كان آخِرُ كَلاَمِهِ لاَ إِلهَ إلاَّ اللهُ دَخَلَ الجَنَّةَ».أ.ه..

## وتَظْهَرُ مَنْزِلَةُ التَّوحيدِ الكُبْرى من خِلالِ الآتي:

أَنَّهُ الغايةُ مِنَ الخلْق؛ كَما قال تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلِجِّنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِ ﴾ [الذَّاريات: ٥٦] أي: ليوَحِّدون.

أَنَّهُ دعوةُ الرُّسلِ جَميعًا عَيْهِمالسَّلَام وأولها؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَاۤ أَرْسَلْنَكَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوجِيّ إِلَيْهِ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهُ إِلَّاۤ أَنَاْ فَاعَبُدُونِ ﴾ [الأنبياء: ٢٥].

أن الأعمال لا تقبل إلا به، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن الْعَالَى وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن الْعَنْدِينَ ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱللَّذِينَ مِن الْعَنْدِينَ ﴿ وَلَقَدُ أُوحِى اللَّهَ فَأَعْبُدُ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَإِلَى ٱللَّهَ فَأَعْبُدُ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلِلَّاللَّهَ فَأَعْبُدُ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلِلَّاللَّهُ فَأَعْبُدُ اللَّهُ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴿ وَلِلَّاللَّهُ فَأَعْبُدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُونَ مِن اللَّهُ اللَّهُ وَلِلْكُونِ مِن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْكُونَ مِن اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

أَنَّهُ أَوَّلُ واجِب عَلَى المُّكَلَّفِ يَنْبُغِي أَنْ يَتَعَلَّمَهُ؛ كما قال تعالى: ﴿ فَأَعْلَرُ أَنَّهُۥ لَآ إِلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [محمد: ١٩].

وَهِي آخِرُ كَلِمةٍ يَنْبَغِي أَنْ يَقُولُها قَبْلَ أَنْ يُفارِقَ الحَياةَ؛ فعن مُعاذِبن جَبَل وَ الكَياةَ، قال: قال رسولُ اللهِ صَلَاللَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : "مَنْ كان آخِرُ كَلامِهِ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ دَخَلَ الجَنَّة " أَخْرَجَهُ أبو داود، وصححه الألباني.

أَنَّهُ حَقُّ اللهِ على العباد؛ عن معاذ بن جَبَل رَحَقَكَ قال: بَينا أَنا رَديفُ النبيِّ صَأَلَتَهُ عَلَيْهِ رَسَلًمْ ليس بَيني وبَينَهُ إلَّا آخِرَةُ الرَّحْل، فقال: «يا مُعاذُ بنَ جَبَل» قُلْتُ: لَبَّيكَ رسولَ اللهِ وسَعْدَيكَ، ثُمَّ سارَ ساعَةً ثُمَّ قال: «يا مُعاذُ» قُلْتُ: لَبَيكَ رسولَ اللهِ وسَعْدَيكَ، ثُمَّ سارَ ساعَةً ثُمَّ قال: «يا مُعاذُ» قُلْتُ: لَبِّيكَ رسولَ اللهِ وسَعْدَيكَ، قال: «هَلْ تَدْرِي مَا حَتُّى اللهِ عَلَى عِبَادِهِ؟ " قُلْتُ: اللهُ ورسولُهُ أَعْلَمُ، قال: «حَقُّ الله على عِبادِهِ أَنْ يَعْبُدُوهُ، ولا يُشْركوا بِهِ شَيئًا» الحديث؛ متفق عليه.

أنه سبب التمكين والاستخلاف والأمان في الأرض، قال تعالى: ﴿ وَعَكَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ وَعَكِيلُوا الصَّلِيحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ ٱلَّذِيك مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْسَكِنْنَ لَمُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِيب ٱرْتَضَىٰ لَمُمْ وَلِيُسَدِّلَتُهُم مِنْ بَعْدِ خَوْفِهمْ أَمْنَا ۚ يَعْبُدُونَنِي لَا بِنُشْرِكُونَ بِن شَيْئًا وَمَن كَفَرٌ بَعْدَ ذَالِكَ فَأُولَتِهَكَ هُمُ ٱلْفَلِيمُونَ ﴾ [النور: ٥٥].

أنه سبب الأمن في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَوْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُوْلَتَهِكَ لَهُمُ ٱلْأَمْنُ وَهُم شُهْتَدُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٢].

V

أنه سببُ مغفرةِ الذنوبِ، كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ فَالشَركُ بِاللهُ مانعٌ من مغفرة الذنوب.

#### فائدة حديث البطاقة: إثرائية

روى الترمذي وحسّنه عن عبد الله بن عمرو بن العاص وَ النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على النبي على والسعين «إنَّ الله سَيُخلِّصُ رَجُلًا من أُمَّتي على رُءوسِ الخَلائِق يَومَ القيامَةِ فَيَنْشُرُ عليه تِسْعَةً وتِسْعينَ سِجِلَّا كُلُّ سِجِلًّ كُلُّ سِجِلًّ مِثْلُ مَدِّ البَصَرِ، ثُمَّ يَقُولُ: أَتُنكِرُ من هذا شَيئًا؟ أَظَلَمَكَ كَتَبَتي الحافظون؟ فيقولُ: لا يا رَبّ، فيقولُ: بَلَى إنَّ لَكَ عِنْدَنا حَسَنةً، فيقولُ: لا يا رَبّ، فيقولُ: بَلَى إنَّ لَكَ عِنْدَنا حَسَنةً، فَإِنَّهُ لا ظُلْمَ عَلَيكَ اليَومَ، فَتَخْرُجُ بطاقَةٌ فيها: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلّا الله وأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عبدُهُ ورسولُه، فيقولُ: احْضُرْ وزْنَكَ، فيقولُ: يا رَبّ ما هذه البِطاقَةُ مَعَ هذه السّجِلَاتِ، فقال: إنَّكَ لا تُظْلَمُ، قال: «فَتُوضَعُ السِّجِلَّاتُ في كَفَّةٍ والبِطاقَةُ في كَفَّةٍ، فَطاشَتِ السِّجِلَّاتُ السَّجِلَاتُ السَّجِلَاتُ في كَفَّةٍ والبِطاقَةُ في كَفَّةٍ، فَطاشَتِ السَّجِلَّاتُ السَّجِلَاتُ السَّجِلَاتُ السَّجِلَاتُ في كَفَّةٍ والبِطاقَةُ في كَفَّةٍ، فَطاشَتِ السَّجِلَاتُ ويَعْمُ السَّجِلَاتُ في كَفَةً والبِطاقَةُ في كَفَّةٍ، فَطاشَتِ السَّجِلَاتُ ويَعْمُ اللهِ شَيءٌ».

قال شيخ الإسلام على حديث البطاقة: «فهذا لِما اقترن بهذه الكلمةِ من الصدقِ والإخلاصِ والصفاءِ وحسنِ النيةِ؛ إذ الكلماتُ والعباداتُ -وإن اشتركت في الصورة الظاهرة - فإنها تتفاوت بحسب أحوالِ القلوبِ تفاوتًا عظيمًا» ا هـ.

أَنَّهُ مِلَّةً أَبِينًا إِبرِ اهْمِمَ عَلِيْهَالْسَلَامُ، الَّتِي أَمَرَ اللهُ جَلَوْعَلا نَبِيَّهُ مُحَمَّدًا صَالِلَهُ عَلَيْهَ وَسَلَّمُ بِاتِّباعِها؛ كما قال تعالى: ﴿ ثُمُّ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ أَنِ ٱتَّبِعْ مِلَّةَ إِبْرَهِيـمَ حَنِيفًا ۗ وَمَاكَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ [النحل: ١٢٣].

كِمَا أَنَّهُ دَعْوَتُهُ عَلِيَالِسَكِمْ ؛ حيثُ قال تعالى حِكايةً عنهُ: ﴿ وَ إِذْ قَالَ إِبْرُهِيمُ رَبِّ أَجْعَلْ هَٰلَذَا ٱلْبَلَدُ ءَامِنُنَا وَٱجْنُبْنِي وَيَنِيَّ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ﴾ [إبراهيم: ٣٠].

أَنَّهُ أَشْرَفُ الأَعْمالِ مُطْلَقًا؛ فعن أَبِي هُريرةَ رَخِلَيِّنَهَءَنهُ قال: سُئِلَ النبيُّ صَالَتَهُ عَلَيْوَسَلَّمَ: أَيُّ الأَعْمالِ أَفْضَلُ؟ قال: «إيمانٌ باللهِ ورسولِهِ» أخرجه البخاري ومسلم.

أَنَّهُ شَرْطٌ لِدُخولِ الجَنَّةِ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَلِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَى ال وَهُوَ مُؤْمِنُ فَأُولَتِهِكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ [غافر: ٤٠]. وَأَنَّ مَنْ جاءَ بِما يُناقِضُهُ؛ كالشِّركِ باللهِ أو غيرهِ؛ كانتِ الجنَّةُ عليه حَرامًا، ومأواه النار؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ، مَن يُشْرِكَ بِأَلَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَكُ ٱلنَّارُّ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾ [المائدة: ٧٧].

### أثرُ التوحيد على الفرد

السعادةُ وطيبُ الحياة في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِكًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَةُ مُكِنِّا مُؤْمِنٌ فَلَنُحْمِينَةُ مُكُونَ ﴾ [النحل: ٩٧].

قال ابن القيم: «والإخلاص والتوحيد شجرة في القلب، فروعُها الأعمالُ وثمرُها طيبُ الحياة في الدنيا والنعيمُ المقيمُ في الآخرة،.. والشركُ والكذبُ والرياءُ شجرة في القلب، ثمرُها في الدنيا الخوف والهمُّ والغمُّ وضيقُ الصدر وظلمةُ القلب، وثمرُها في الآخرة الزقوم والعذاب المقيم» اه..

### تفريج الكروب في الدنيا والآخرة.

قال ابن القيم: «التوحيد مفزع أعدائه وأوليائه - أي: الله -، فأما أعداؤه فينجيهم من كُرَب الدنيا وشدائدها ﴿ فَإِذَا رَحِيبُوا فِ الْمُلْكِ دَعُوا اللّهُ مُعْلِيمِهُمْ لَهُ اللّهِ فَلَمّا مُحَمّرُهُمُ اللّهُ مُعْلِيمِهِم به من كربات الدنيا والآخرة وشدائدها.. فما دفعت شدائد الدنيا بمثل التوحيد؛ ولذلك كان دعاء الكرب بالتوحيد ودعوة ذي النون التي ما دعا بها مكروب إلا فرج الله كربه بالتوحيد، فلا يلقي في الكُرّب العظام إلا الشرك، ولا ينجي منها إلا التوحيد، فهو مفزع الخليقة وملجؤها وحصنها وغياثها» اه..

النجاة من الخلود في النار، فقد تواترت الأحاديث عن النبي صَالِمَتْعَانِيوَسَاتُم أَن الموحِّدين يخرجون من النار. قال شيخ الإسلام: «وأيضًا فقد تواترت الأحاديث عن النبي صَائِتَهُ عَلَيْهُ مَنْ أَنَّهُ يَخْرِج أَقُوام مِن النَّار بعد ما دخلوها، وأن النبي صَائِتَهُ عَنَيْهُ يشفع في أقوام دخلوا النار» اهـ.

السلامة من الخوف والرعب في الدنيا والآخرة، وهو ما يصيب الكافر بسبب شِركه، قال تعالى: ﴿ سَنُلِقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا ۚ الرُّعْبَ بِمَا أَشْرَكُوا بِٱللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ مَسُلُطَلَنَّا ﴾ [آل عمران: ١٥١].

وكذلك في الآخرة حيث أخبر ربنا أن الموحدين يحصل لهم الأمن التام يوم القيامة بسبب توحيدهم، قال ربنا: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُم مِّنَّا ٱلْحُسْنَىٰٓ أُولَٰكِيكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ٱلْفَرَعُ ٱلْأَكْبُرُ وَلَنَلَقَ لَهُمُ ٱلْمَلَتِيكَةُ هَلَذَا يَوْمُكُمُ ٱلَّذِي كُنتُمْ تُوعَدُونَ ﴾ [الأنبياء: ١٠١، ١٠٢، ١٠٣].

#### نعمة التوحيد؛

طالب مسلم يدرس في إحدى جامعات الهند عند بروفيسور من كبار الأساتذة،

وبعد الانتهاء من المحاضرة اقترب الطالب من المدرس ليلقى عليه بعض الإشكالات التي واجهته، فتفاجأ برائحة كريهة تصدر من الأستاذ!! فقال له الطالب: ما هذا يا أستاذ ؟! فقال له: هذه رائحة بول الإله. أي: البقرة!!



## بيان أن التوحيد هو الإسلام، وأنه دين الرسل جميعًا



الدِّينُ الذي بَعَثَ اللهُ بهِ رُسُلَهُ عَلَيْهِ السِّلامُ).

## وهو يَعْني: تَوحيدَ اللهِ تعالى في عِبادتهِ، والاستسلامَ التامَّ له.

وهو: دينُ اللهِ جَلَوْعَلا في السَّماءِ والأَرْضِ؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللَّهِ **ٱلْإِسْلَامُ** ﴾ [آل عمران: ١٩]؛ وقال تعالى: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ **ٱلْإِسْلَامِ** دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [آل عمران: ٨٥].

وَقَالَ تَعَالَى -حِكَايَةً -عَن نُوحٍ عَيْوَالسَّلَمْ في خِطابِهِ لِقُومِهِ: ﴿ فَإِن تَوَلَيْتُمُ فَمَا سَأَلْتُكُمُ مِّنْ أَجْرٍ ۗ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى ٱللَّهِ ۗ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٧٧].

وكذلكَ أَخْبِرَ عن وصيةِ إبراهيمَ ويعقوبَ عَيْهِمَ السَّلَمُ أَنَّ الدِّينَ هو الإسلامُ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إِبْرَهِمَ إِلَا مَن سَفِهَ نَفْسَةً وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنِيَ ۗ وَإِنّهُ فِي ٱلْأَنْيَا لَهُ وَمَن يَرْغَبُ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا ۗ وَإِنّهُ وَاللّهُ وَيَعْمُ بَنِيهِ لَمِن ٱلصَّلِحِينَ اللهِ إِذْ قَالَ لَهُ وَبَنْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

وَقال تعالى - في شَأْنِ خَليلهِ إبراهيم - عَنَهِ الشَّلَاةُ وَمَاكَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِنَ كَانَ عِالِمَ مَاكَانَ إِبْرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِنَ كَانَ عَنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ [آل عمران: ٦٧].

وقال نبي الله يوسف عَينِ اللهُ : ﴿ قُوَفَّنِي مُسْلِمًا وَ أَلْحِقْنِي بِٱلصَّلِحِينَ ﴾ [يوسف: ١٠١].

وقال نبي الله سليمان عَيَىالتَكُمْ: ﴿يَكَأَيُّهُا ٱلْمَلَؤُا أَيْكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾ [النمل: ٣٨].

وقالت بلقيس ملكة سبأ: ﴿رَبِّ إِنِي ظُلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَـٰنَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [النمل: ٤٤].

وها هو نبي الله موسى عَيَهِ اللهَ يَخاطب قومه بكل وضوح كما حكاه الله عنه: ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ يَقَوْمِ إِن كُنُنُمُ ءَامَننُم بِٱللَّهِ فَعَلَيْهِ تَوَكَّلُوا إِن كُننُم مُسلِمِينَ ﴾ [يونس: ٨٤].

كما قال سحرة فرعون: ﴿ وَمَا لَنِقِمُ مِنَّا إِلَّا ۚ أَنْ ءَامَنَّا بِكَايَئِتِ رَبِّنَا لَمَّا جَآءَتُنَا ۚ رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ ﴾ [الأعراف: ١٢٦].

وها هي مقالة أكفر الكافرين، عدو الله فرعون: ﴿ عَامَنتُ أَنَّهُۥ لَاۤ إِلَنَهُ إِلَّا ٱلَّذِيٓ عَامَنَتُ بِهِ عِبْوُاْ إِسْرَتِهِ بِلَ وَأَنَاْ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ [يونس: ٩٠].

وحكى الله في كتابه العزيز عن أتباع عيسى عَيْءِالسَّلة : ﴿ قَالَ الْحُوَارِيُّونَ خَنْ أَنصَارُ اللَّهِ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَاشْهَادُ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٥٢].

وَقالَ فِيمَنْ تَقَدَّمَ مِن الأَنْبِياءِ: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَا ٱلتَّوْرَئَةَ فِيهَا هُدُى وَثُورٌ يَحَكُمُ بِهَا ٱلنَّبِيتُونَ ٱلَّذِينَ أَسْلَمُواْ ﴾ [المائدة: ٤٤].

وَقال تعالى - في سياقَ تَقْريرهِ للإسلامِ، وخِطابِهِ لأَهْلِ الكِتابِ، وبَيانِ أَنَّ الإسلامَ هو دينُ الرُّسلِ جَميعًا عليهمُ الصَّلاةُ والسَّلامُ -: ﴿ قُولُواْ ءَامَنَكَا بِأَللّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ إِلَىٰ الرَّسِكِ الرَّسِكِ الرَّسِكِ الرَّسِكِ اللهِ وَمَآ أُوتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَآ أُوتِيَ ٱلنَّبِيُّونَ مِن رَّبِهِمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحُنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٦].

هذا هو الإسلامُ بمَعْناهُ العامِّ.

فَدينُ الأَنبياءِ واحِدٌ؛ وكُلُّهُمْ جاءوا بالتَّوحيدِ.

وَأَمَّا الشَّرائِعُ فَإِنَّهَا تَخْتَلِفُ؛ حيثُ إِنَّ كُلَّ شَرِيعةٍ تَخْتَلفُ عَنِ الأُخْرى في الحَلالِ والحَرامِ؛ قال تعالى: ﴿لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ﴾ [المائدة: ٤٨]، وقال رسولُ الله صَالَتَهُ عَيْدُوسَةً في بيانِ هذه الحقيقةِ: «الأَنْبِياءُ إِخْوَةٌ لِعَلَّاتٍ، أُمَّهاتُهُمْ شَتَّى ودينُهُمْ واحِدٌ». متفق عليه.

والعَلَّاتُ: الضَّرائِرُ.

والمعنى: أَنَّ أَصْلَ دينِهِمْ واحِدٌ وهو التَّوحيدُ، وإنِ اخْتَلَفَتْ فُروعُ الشَّرائِعِ.

فلا علاقة بين كون الشرائع قابلة للتغيير والنسخ، وبين أصل الدين الداعي للتوحيد والاستسلام والخضوع لرب العالمين، وهو دين الإسلام الخالص، قال تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ السِّينَ فَلَا تَمُوتُنَ إِلَّا وَأَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣٢].

## الأَدْيانُ السماويةُ الثلاثةُ



## فائدة « الادي إثرائية

## عبارة الأديان السماوية الثلاثة:

هذه من العبارات الخطأ، التي يستعملها كثيرٌ من عوام المسلمين، وهي تشعر بأن هناك دياناتٍ أخرى غير الإسلام، ويقصدون بها اليهودية والنصرانية، وليس هناك ديانة غير الإسلام، نعم يوجد شرائع، لكن الدين واحد.



وقال تعالى حاكيًا مقالتهم على أنفسهم: ﴿ وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَكَرَى ٓ أَخَذُنَا مِيثَنَقَهُمْ ﴾ [المائدة: ١٤].

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَّا نَصَكَرَىٰ ﴾ [المائدة: ٨٦].

## الم الم

- ما معنى التوحيد لغة واصطلاحًا؟ وبم تجيب على من يقول لفظ (التوحيد) لفظ بدعي؟ استدل لما تقول.
  - ريِّن إجمالًا منزلة التوحيد، ولِمَ كان أول دعوة الأنبياء عليهم الصلاة والسلام؟

ما الآثار الإيجابية للتوحيد على الفرد والمجتمع؟ استعن بمصادر خارجية.

ناقش هذه العبارة بموضوعية، مستصحبًا النصوص في ذلك: (الأديان السماوية الثلاثة).

ر ارکان التوحید



## أركان التوحيد



للتوحيد ركنان لا يقوم إلا بهما:

الثاني: الإثبات.

الأول: النفي.

وعليهما تدور نصوص الكتاب والسنة في التوحيد.

قال الشنقيطي: «تحقيق معنى: (لا إله إلا الله)، وهي متركّبة من نفي وإثبات.

فمعنى النفي منها: خلع جميع أنواع المعبودات -غير الله- كائنةً ما كانت، في جميع أنواع العبادات كائنةً ما كانت.

ومعنى الإثبات منها: إفراد الله عَلَوَءَلا وحده بجميع أنواع العبادات بإخلاص، على الوجه الذي شرعه على ألسنة رسله عليهم الصلاة والسلام» اهـ.

وعليه: فمن اكتفى بإثبات استحقاق الله للعبادة، دون أن يعتقد اعتقادًا جازمًا ببطلان تأليه ما سواه من المعبودات واعتبارها باطلة، فهو لم يُحقّق بعدُ كلمة التوحيد التي تحصل بها النجاة يوم القيامة.

وكذلك كل من نفى الألوهية مطلقا، فهذا تعطيل محض، فهو لم يحقق التوحيد، بل لابد من نفى وإثبات.

وكل من يعرف اللغة العربيّة يعرف أن الأسلوب الموجود في كلمة التوحيد: (لا إله إلا الله) هو الذي يحقق النفي والإثبات، ويتطلّبهما جميعًا.

كما أن هناك نصوصًا شرعيّة أفادت نفس المعنى، قال الله عَرَّبَوَلَ : ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَأَجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦].

فالإثبات في قوله تعالى: ﴿ أَعْبُدُوا اللَّهُ ﴾

## والنفي في قوله تعالى: ﴿وَٱجْتَنِبُواْ ٱلطَّاغُوتَ ﴾

وهو كذلك في قوله تعالى: ﴿ وَأَعْبُدُوا أَللَّهَ وَلَا نُشْرِكُواْ بِهِ عَشَيْعًا ﴾ [النساء: ٣٦]، فهو أمر بعبادة الله، ونهي عن صرف العبادة لغيره، فجمع بين النفي والإثبات.

وقوله تعالى: ﴿ أَن لَّا نَعَبُدُوٓا إِلَّا ٱللَّهَ ﴾ [هود: ٢٦]، ففيه النهي عن عبادة غير الله، والأمر بعبادته وحده، لا شريك له.

وفي قول إبراهيم عَيْوَالتَكُمْ: ﴿ إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ ﴾ [الزخرف: ٢٧،٢٦]. نفي وإثبات: فقوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ ﴾ نفي العبادة مطلقا، وفي قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ ﴾ إثباتها لله تعالى.

فلابد لمن أراد أن يحقق التوحيد من الجمع بين ركنيه، وهما: النفي والإثبات.

النفي للمعبودات الباطلة، وإثبات العبوديّة لمستحقّها، وهو الله سبحانه دون غيره.

## ثم اعلم أن معنى النفي: الكفر بالطاغوت، ومعنى الإثبات: الإيمان بالله.

قال تعالى: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنَ بِاللَّهِ فَقَدِاً سَتَمْسَكَ بِاللَّهُ وَالْوُثْقَى ﴾ [البقرة: ٢٥٦]. والعروة الوثقى هي كلمة التوحيد: لا إله إلا الله.

وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُواْ أَللَّهَ وَأَجْتَنِبُواْ ٱلطَّاغُوتَ ﴾ [النحل: ٣٦] فالإيمان بالله وحده متوقفٌ على الكفر بالطاغوت.

## فائدة حريةُ الاعتقادِ

الحرية الدينية أو حرية المعتقد هو مبدأ يدعم حرية الفرد عمومًا أو حرية جماعة من الناس في إظهار دينهم أو معتقداتهم أو شعائرهم الدينية، سواء بالتعليم أو الممارسة أو الاحتفال، ويشمل المصطلح كذلك حرية تغيير الدين أو عدم اتّباع أي دين.

وبما تقرر في ركني التوحيد يتضح بجلاء خطورة دعوى: (حرية الاعتقاد)!.

لأن قانون (حرية الاعتقاد) لا يعرف الكفر بالطاغوت، بل يقرُّ كلُّ معبود دون الله!

فهي حرية تعطي الحق لمن شاء أن يعبد ما شاء، في الوقت الذي تمنع الآخرين من الاعتراض عليه أو رد باطله.

ولا شك أن هذا مصادم لعقيدة التوحيد، والتي آكد أركانها عبادة الله وحده لا شريك له، والكفر بكل ما يعبد من دون الله، وهو الكفر بالطاغوت، الذي يوجب على الموحد إعلان البراءة من الكفر وأهله، وهذا هو الحق المبين.

## الله الله الله

- (ركنا التوحيد هما النفي والإثبات)، اشرح هذه العبارة باستيعاب، مع الرجوع لكتب العقيدة.
- ما المراد بالكفر بالطاغوت؟ تكلم على ذلك في ضوء فكرة (حرية العقيدة) مبينًا مدى اتفاقهما وافتراقهما.

## أقسام التوحيد

قَسَّمَ أَهْلُ العِلمِ التَّوحيدَ إلى ثلاثةِ أَقْسامِ:

أَحَدِها: تَوحيدُ الرُّبوبيَّةِ.

الثَّاني: تَوحيدُ الأُلوهيَّةِ.

الثَّالثِ: تَوحيدُ الأَسْماءِ والصِّفاتِ.

وإليك تفصيل هذه الأقسام الثلاثة:

الربوبية

الألوهية

الأسماء والصفات

## أُوَّلًا: تَوحيدُ الرُّبوبيَّة:

الربوبية لغة: مصدر رَبَبَ، ومنه الربُّ، والربُّ مطلقًا هو الله عَرَّمَلَ، فهو ربُّ كل شيء، وله الربوبية على جميع الخلق لا شريك له.

ولا يقال الربُّ في غير الله إلا بالإضافة، فيقال: فلانٌّ ربُّ هذا الشيء، أي: مالكه، وهو رب الدابة، ورب الدار، وفلان رب البيت، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظَنَّ أَنَّهُ مَا إِلَّهُ مَا الدابة، ورب الدار، وفلان رب البيت، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لِلَّذِى ظَنَّ أَنَّهُ مَا اللهِ مِنْهُ مَا اللهِ عَنْدَ رَبِّكُ فَأَنْسَنَهُ ٱلشَّيْطَنُ ذِكْرَ رَبِّهِ عَنْدَ رَبِّكُ إِلَى فَأَنْسَنَهُ ٱلشَّيْطَنُ ذِكْرَ رَبِّهِ عَنْدَ رَبِّكُ إِلَى فَأَنْسَنَهُ ٱلشَّيْطَنُ ذِكْرَ رَبِّهِ عَنْدَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ الله

والربوبية في الاصطلاح الشرعي: هو إفْرادُ اللهِ جَلَّوَلَا بِأَفَعَالِهِ الَّتِي يَخْتَصُّ بها، والصادرة إلى العِباد، وهي: الخَلْقُ والمُلكُ والتَّدبيرُ.

ثم يتبع ذلك معانٍ كثيرة: مثل الرزق والقبض والبسط، والإحياء والإماتة، والبعث والنشور، والنفع وكشف الضر وغيره من معاني الربوبية.

فالمراد بالربوبية قيام الله تعالى على العبد بتربيته، وإصلاح شأنه، وتدبير أمره، قال شيخ الإسلام: «والرَّبُّ: هو الذي يُربِّي عبدَهُ فَيُدَبِّرُهُ».

والربوبية تقوم على أمور ثلاثة ثابتة لله تعالى:

#### أولا: الخَلْق:

أي: إفراد الله تعالى بكونه الخالق، فلا يقدر على الخلق إلا الله، وأدلة ذلك كثيرة، منها:

- قوله تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَالَقُ وَٱلْأَمَنُّ تَبَارَكَ ٱللَّهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٥٥].
  - قوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ ﴾ [الحشر: ٢٤].
- قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ [النحل: ٢٠].
- قوله تعالى: ﴿إِنَ ٱلَّذِيكَ تَدَّعُوكَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَغْلُقُواْ ذُكِابًا وَلَوِ ٱجْتَمَعُواْ لَدُر ﴾ [الحج: ٧٣].
  - قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلْ مِن شُرَكَاتِهِكُمْ مَّن يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ [يونس: ٣٤].

والآيات في ذلك كثيرة.

والمراد بالخلق هنا إيجاد الشيء من العدم، وهذا لا يقدر عليه إلا الله تعالى.



ادَّعى بعض المبتدعة من الفلاسفة وغيرهم أن هناك من يخلق مع الله، واستدلوا لذلك بقوله تعالى: ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ [المؤمنون: ١٤]، فأثبت الله خالقًا غيره.

والجواب: أن الخلق الذي ينسب إلى المخلوق هو ما كان من باب تحويل الشيء من صورة إلى أخرى.

كتحويل الطين إلى إبريق، والخشب إلى دولاب، ونحو ذلك، وهو مقيد كذلك بوجود الأسباب التي هيّاًها الله.

أما الله سبحانه فهو يقدر على ذلك بقوله: كن فيكون.

#### ثانيا: المُلك:

أي: إنَّ الله تعالى متفرد بالمُلك، وأدلة ذلك كثيرة، منها:

- قوله تعالى: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَلِكَ ٱلْمُلُكِ ثُوَّتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَآءُ وَتَنْزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَآءُ ﴾ [آل عمران: ٢٦].
  - قوله تعالى: ﴿ تَبَرُكَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ ٱلْمُلُّكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الملك: ١].
- قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَمْ يَنَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُن لَّهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلَّكِ ﴾ [الإسراء: ١١١].
- قوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [يس: ٨٣]،
   والآيات في ذلك كثيرة.

#### ثالثا: التدبير:

أي: إنَّ الله تعالى متفرد بتدبير الأمور، وتصريف هذا الكون، وأدلة ذلك كثيرة، منها:

- قال تعالى: ﴿ وَسَخَرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرُ كُلُّ يَجْرِى لِأَجَلِ مُسَمَّى يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ يُفَصِّلُ ٱلْآيَنتِ
   لَعَلَكُم بِلِقَآ رَبِّكُمْ تُوقِنُونَ ﴾ [الرعد: ٢].
  - وقال تعالى: ﴿ ثُمُّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ ﴾ [يونس: ٣].
- - وقال تعالى: ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ﴾ [السجدة: ٥].
     والآيات في ذلك كثيرة.

ويتبع ذلك معانٍ أخرى للربوبية، كالإحياء والإماتة والرزق والبعث والنشور والضر والنفع.. إلخ.

فالربُّ هو المبدئ والمعيد، قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ ﴾ [الروم: ٢٧]. والرب هو المحيي والمميت، كما قال تعالى: ﴿ لَاۤ إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحِيء وَيُعِيثُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ عَالَى اللَّهِ إِلَّا هُوَ يُحِيء وَيُعِيثُ رَبُّكُمْ وَرَبُ عَالَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْأَوَّلِينَ ﴾ [الدخان: ٨].

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَٱلْحَيَوْةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَشَكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ﴾ [الملك: ٢].

والضر والنفع بيد الله تعالى، قال تعالى: ﴿وَإِذَاۤ أَذَقَنَا ٱلنَّاسَ رَحْمَةً مِّنُ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتْهُمْ إِذَا لَهُم مَكُرُّ فِي ءَايَانِنَا ﴾ [يونس: ٢١].

وقال تعالى: ﴿ قُلُ فَعَن يَمْلِكُ لَكُمْ مِّنَ ٱللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفَعًا ﴾ [الفتح: ١١]. والرزق بيده سبحانه، قال تعالى: ﴿ إِنَ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَأَبْنَغُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ وَٱعْبُدُوهُ وَٱشْكُرُواْ لَكُمْ ۖ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ [العنكبوت: ١٧].

وقال تعالى: ﴿ أَللُّهُ يَبُّسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقَّدِرُ ﴾ [الرعد: ٢٦].

وهو سبحانه المعطي المانع، قال تعالى: ﴿ مَّا يَفْتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةِ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا ۗ وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ. مِنُ بَعْدِهِ ﴾ [فاطر: ٢].

وقال الرسول عَلَّلْمُعْنَيْوَسَةِ: «اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا مُعْطي لما مَنْعت » رواه البخاري ومسلم. ومن ذلك النصر، وهداية القلوب: قال تعالى: ﴿ وَمَا ٱلنَّصِّرُ إِلّا مِنْ عِندِ ٱللهِ ٱلْمَزِيزِ ٱلْمُكِيمِ ﴾ [آل عمران: ١٢٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا لَكُم مِن دُونِ ٱللهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [البقرة: ١٠٧]. وقال تعالى في الهداية: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُتَ وَلَاكِنَ اللهَ يَهْدِى مَن يَشَاءً وَهُو أَعْلَمُ وقال تعالى في الهداية: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُتَ وَلَاكِنَ الله فَهُو ٱلْمُهْتَدِى ﴾ [الأعراف: ١٧٨]. وقال سبحانه: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللهُ فَهُو ٱلْمُهْتَدِى ﴾ [الأعراف: ١٧٨]. فكلُ هذه المعاني، من معاني ربوبيته سبحانه وتعالى، وهي مقدمات بين يدي عبوديته واستحقاقه لها.



#### فائدة اثرائية فتوحيدُ الربوبيةِ يستلزم توحيدَ الألوهيةِ:

لذلك تجد الله تعالى جعل إفراده بالرُّبوبية علةً وسَبَبًا الاستحقاقه العبودية، قال تعالى: ﴿ رَبُّ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدْهُ وَاصَطَبِرُ لِعِبَادَتِهِ عَلَى تَعْلَمُ لَهُ، سَمِيًّا ﴾ [مريم: ٦٥]، أي: فقد استحق العبادة؛ لأنه خالق السماوات والأرض وما بينهما.

وقال تعالى: ﴿ يَآأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ [البقرة: ٢١]، أي: فاعبدوه وحده؛ لأنه هو الخالق.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعَبُّدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ا



# إِقْرارُ الكُفَّارِ وَالْمُشْرِكِينَ بِتَوْحِيدَ الرُّبُوبِيَّةَ

وهل الكفارُ يقرُّون بتوحيد الربوبية؟

الجواب: الخَلْقُ كُلُّهُمْ مُقِرُّونَ بتوحيدِ الرُّبوبيَّةِ؛ حَتَّى الكُفَّارُ والمُشْرِكونَ يُقِرُّونَ شَهِ بذلك؛ والأَدِلَّةُ على ذلك كثيرةٌ؛ منها:

- قولُهُ تعالى: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾ [لقمان: ٢٥].
- قولُهُ تعالى: ﴿ قُلُ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ بَجِيدُ وَلَا يُجَادُ عَلَيْهِ إِن كُنتُدُ تَعَلَمُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ﴾ [المؤمنون: ٨٨ - ٨٩].
- قوله تعالى حِكايةً عن إبليسَ في إقْرارهِ برُبوبيةِ اللهِ جَلَوْتَلا: ﴿ قَالَ رَبِّ بِمَا آغُويْنَنِي ﴾ [الحجر: ٣٩].

قوله سُبْحانَهُ في إقْرارِ سائرِ الكُفَّارِ والمشركينَ بتوحيدِ الرُّبوبيةِ: ﴿ وَلَهِن سَأَلْتَهُم مَّنَ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَٱلْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفِكُونَ ﴾[العنكبوت: ٦٦].

قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمَّعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَمَن يُخْرُجُ الْحَيِّ مِنَ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ ﴾ [يونس: ٣١].

فهذه النصوص كما ترى صريحة في أن الكفار يقِرُّون بكون الله هو الخالق الرازق، بيده ملكوت كل شيء، وهو الذي يجير، ولا يجار عليه، وهو من يدبر الأمر، ويخرج الحي من الميت، والميت من الحي، وهذا كله من مقتضيات الربوبية، كما تقدم.

فائدة وهذا التوحيد -أي: توحيد الربوبية - لا يَكُفي وحْدَهُ في دُخولِ العبدِ في دينِ الإسلام؛ وبالتَّالي لا تكونُ بهِ النَّجاةُ في الآخرةِ ودخول الجنة؛ فَإنَّ العبدِ في دينِ الإسلام؛ وبالتَّالي لا تكونُ بهِ النَّجاةُ في الآخرةِ ودخول الجنة؛ فَإنَّ الكُفَّارَ والمشركينَ كانوا مُقِرِّينَ بهِ؛ ومَعْ ذلكَ حَكَمَ اللهُ عَلَيْكَ عليهِم بدُخولِ النَّارِ والخُلودِ فيها، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ والخُلودِ فيها، قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَابِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَوْلَيْكَ هُمُ شُرُّ ٱلْبَرِيّةِ ﴾ [البينة: ٦].

قال ابن القيم وَمَهُاللَهُ: «ليس التوحيدُ مجردَ إقرارِ العبدِ بأنه: لا خالقَ إلا اللهُ، وأن اللهَ ربُّ كلِّ شيء ومليكه، كما كان عباد الأصنام مُقِرِّين بذلك وهم مشركون، بل التوحيد يتضمن من محبة الله، والخضوع له، والذل له، وكمال الانقياد لطاعته، وإخلاص العبادة له، وإرادة وجهه الأعلى بجميع الأقوال والأعمال» اهـ بتصرف.

# الأثارُ الإيمانيةُ لتوحيد الرُّبوييَّة

إِنَّ لِتَو حيدِ الرُّبوبيَّةِ آثارًا إيمانيَّةً عَظيمةً؛ لَعلَّ أَهمَّها ما يأتي:

حُتُّ الله جَزْرَعَلا ؛ كما قال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ عَامَنُوۤ ۚ ٱشَدُّ خُبًّا لِتَّهِ ﴾ [البقرة: ١٦٥]؛ فَهو سُبْحانهُ الرَّبُّ الذي يُرَبِّي عِبادَهُ بالنِّعم؛ كما قال تعالى: ﴿قُلْ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَلَةِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرُ ﴾ [يونس: ٣١].

تَعْظِيمُ اللهِ عَنْهَ مَلْ كما قال تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْمُمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي لَرَّ يَكُوذُ وَلَمَا وَأَوْ يَكُن لَّهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَهُ وَلِئٌ مَنَ ٱلذُّلِّ وَكَيْرُهُ تَكْمِيزًا ﴾ [الإسراء: ١١١]، وكَبَّرُهُ تَكْبِيرًا؛ يَعْنى: عَظَّمْهُ تَعْظِيمًا.

> التوكل على الله تعالى، وتَفْويضُ الأَمْرِ إليهِ؛ كما قال تعالى: ﴿ إِنِّي تَوَكَّلُتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِّي وَرَبِّكُمْ مَّا مِن دَآبَةٍ إِلَّا هُو ءَاخِذُا بِنَاصِينِهَا ۚ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ [هود: ٥٦]، وقال تعالى: ﴿ وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتُوَّكُّلُونَ ﴾ [الأنفال: ٢].

الفَزعُ إلى الله تعالى، والاستغاثةُ بهِ في الشَّدائدِ والكُرُباتِ؛ قال تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُّكُم بِأَلْفِ مِّنَ ٱلْمَلَتِكَةِ مُرْدِفِينَ ﴾ [الأنفال: ٩].

0

الإنابةُ إلى اللهِ والانكسارُ بَينَ يَديهِ؛ كما قال تعالى: ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِن لَّةِ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ [الأعراف: ٢٣]. الاستسلامُ لله والانقيادُ لَهُ سبحانه؛ كما في قولِهِ تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ السّلِمُ اللهِ وَالانقيادُ لَهُ سبحانه؛ كما في قولِهِ تعالى: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ السّلِمُ اللهِ قَالَ السّلَمْتُ لِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [البقرة: ١٣١].

الخَوفُ مِنَ اللهِ رَبِّ العالمينِ؛ كما قال تعالى عن ابن آدم: ﴿إِنِّ أَخَافُ اللَّهُ وَبَا اللَّهُ اللَّهُ وَبَ

تَحْرِيكُ العُقولِ للتَّفَكُّرِ، كما في قولِهِ تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَوَّتِ وَٱلْأَرْضِ وَالْخُرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ وَٱخْتِلَفِ ٱلنَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي جَمِّرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّكَاءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَابَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّينِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّكَآءِ وَٱلأَرْضِ لَآينَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ وَتَصَرِيفِ ٱلرِّينِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّكَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآينَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

تَحْقيقُ الإِخْلاصِ؛ كما في قولِهِ تعالى: ﴿إِنِّ وَجَّهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَّ اللَّهُ وَجَهِيَ لِلَّذِي فَطَرَّ السَّمَوَاتِ وَالْأَنامِ: ٧٩].

1

الرِّضا بقضاءِ اللهِ وقَدَرِهِ جَلَرَهَلا؛ فَكُلُّ ما يَجْرِي في هذه الأرضِ هو من خَلْقهِ وتَدْبيره؛ كِما قال تعالى: ﴿ وَلَنَبْلُونَكُم بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلشَّمَرَتِ وَكَبَيْرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ وَالْأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلثَّمَرَتِ وَكَبَيْرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ وَالْمَالِمِينَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٥-١٥٦].

Vo

q

# الشاط الم

ا اشرح معنى لفظ: (الربوبية)، ولم كانت تلك الكلمة تحمل المعاني المذكورة، من الخلق والملك والتدبير؟

هناك من يقول: يمكن لغير الله أن يكون خالقًا، ويستدل لذلك بالقرآن، ما دليله؟ وما الجواب عليه؟

تيِّن التلازم بين توحيد الربوبية وتوحيد الألوهية، مستدلًا لذلك بنصوص القرآن؟

عا موقف الكفار من توحيد الربوبية، وهل ينفعهم ؟ استدل لما تقول.

# أدلةُ وجود الله تعالى من غير الشرع

الفطرة

العقلُ

الحسر

في معرض الحديث مع غير المؤمنين، من ملحدين وغيرهم، لا يتأتَّى أن تخاطبهم بخطاب الشرع؛ فإن ردَّهم سيكون بعدم القبول، وبالتالي فلابد من ذكر أدلة غير أدلة الشرع على وجود الله تعالى، وهي تنحصر في الآتى:

أدلة الحس.

أدلة العقل.

أدلة الفطرة.

أدلة الفطرة على وجود الله تعالى:

فإن كل مخلوق قد فُطر على الإيمان بالخالق من غير سبق تفكير أو تعلم، ولا ينصرف عن مقتضى هذه الفطرة إلا من طرأ على قلبه ما يصرفه عنها، قال النبي سَالِتَهُ عَيْدِوسَلَة: «كل مولود يولد على الفطرة، فأبواه يُهوِّ ذانه، أو يُنصِّرانه، أو يُمجِّسانه». أخرجه البخاري ومسلم.

ولم يقل: أو يُسْلِمانه؛ لأنه مسلم بفطرته، مقرٌّ بالتوحيد بفطرته، قال عَيْجَلَّ: ﴿ فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِللَّذِينِ حَنِيفَا فِطْرَتَ ٱللَّهِ ٱلَّذِينَ فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيْهَا لَا نَبْدِيلَ لِخَلْقِ ٱللَّهِ ذَلِكَ ٱللِّيثُ ٱلْقَيِّدُ ﴾ [الروم: ٣٠].

ومن دلائل الفطرة: أن الإنسان في حال اضطراره يلجأ إلى الله تبارك وتعالى، فإذا وقعت به كربة أو أحاط به خطر دعا الله عَرَّبَهَلَ واستغاث به، وقد ذكر الله هذا في كتابه العزيز في أكثر من موضع، من ذلك:

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُمُ ٱلضُّرُ فِي ٱلْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّالُهُ فَالْمَا نَجَنكُورَ إِلَى ٱلْبَرِّ أَعْرَضْتُمُ ۚ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ كَفُورًا ﴾ [الإسراء: ٦٧].

وقوله تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي ٱلْفُلُكِ دَعَوُاْ ٱللَّهَ مُغَلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ فَلَمَّا نَجَسْهُمْ إِلَى ٱلْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٥] . فهذا هو دليل الفطرة، وهو من القوة بحيث لا يستطيع أحد أن يدفعه، فيجد الإنسان من نفسه ضرورة بالتوجه إلى الله تعالى في الشدائد والكروب، فلا أحد يوجِّهه لذلك، لكنها الفطرة التي فطر الله الخلق عليها.

فالنَّاسُ لو خُلُّوا وفطرَهم لم يميلوا لغير ربِّهم، منيبين إليه في جلب المنافع ودفع المضارّ، ومُنيبين إليه في التألُّه والتعبُّد والخضوع والانكسارِ.

#### دلـيــل الـعـقــل:

هذا الدليل يقوم على أنه لابد لكل مخلوقٍ من خالقٍ، وهذه حقيقة يسلم بها كل ذي عقل

فإنه لما سُئل الأعرابي عن وجود الله؟ قال مستدلًا بالعقل والنظر الفطري: البعرة تدل على البعير، والأثر يدل على المسير، فسماءٌ ذاتُ أبراج، وأرضٌ ذات فجاج، وبحارٌ ذات أمواج، ألا تدل على اللطيف الخبير؟!

فلله، ما أحسنه من استدلالٍ، وما أعجبه من منطق وبيانٍ.

يُروى أن أحد العلماء طلب منه بعضُ الملاحدة أن يناظره في وجود الله سبحانه، وحددوا لذلك موعدًا، فتأخر العالِم عنهم وكان تأخره عن قصد، فلما جاءهم وسألوه عن سبب تأخره؟

قال: لقد حال بيني وبين مجيئي إليكم نهر، ولم أجد ما ينقلني إليكم غير أن الأمر لم يطل حتى أتت سفينةٌ ليس لها قائد يقودها، فركبتها حتى أتيت إليكم! فضجَّ الملاحدة ماذا تقول؟!!

> فقال لهم: أنتم أنكرتم أن يكون لهذا الكون خالق، ولم تصدقوا أن تكون سفينة بلا قائد! فاعترفوا وأقروا.

وقد نبَّه القرآن على هذا، قال تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُواْ مِنْ غَيْرِشَيْءٍ أَمْ هُمُ ٱلْخَلِقُونَ ﴿ أَمْ خَلَقُوا ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ ۚ بَلِ لَا يُوقِنُونَ ﴾ [الطور: ٣٥، ٣٦].

فهذان احتمالان لا ثالث لهما:

#### الأول:

أن يكون هذا الخلق من غير خالق، وهذا مستحيل تنكره العقول؛ إذ لا بد للمخلوق من خالق، وللمصنوع من صانع، فالعدم لا يَخْلُقُ.

#### الثاني:

أن يكونوا هم الذين خلقوا أنفسهم وخلقوا السماوات والأرض، وهذا مستحيل أيضا؛ إذ لم يدَّع أحدٌ أنه خلق نفسه، فضلًا عن السماوات والأرض.

# فتعيَّن أن يكون لها موجدٌ وخالقٌ، وهو الله رب العالمين.

وهذا دليل غاية في القوة والبيان؛ لذلك عندما سمعه جبير بن مطعم رَحَيَّهُ عَال: «كاد قلبي أن يطير ». أخرجه البخاري.

#### وتلك مناظرة جرت بين مؤمن فقيه وبين ملحد حائر:

قال ذلك الملحد للمؤمن: أنت تؤمن بوجود الله؟ قال نعم، ولا شك. قال: هل رأيته؟ قال: لا. قال: لا. قال: لا. قال: لا. قال: لا. قال: فكيف تؤمن به؟!

قال المؤمن الفقيه للملحد: أنت عاقل؟ قال: نعم. قال: هل رأيت عقلك؟ قال: لا. قال: هل سمعته؟ قال: لا. قال: هل شممته أو لمسته؟ قال: لا. قال: كيف تزعم أنك عاقل؟!

# ومن دليل العقل؛ التفكُّرُ والتأملُ؛

مَنْ تَأَمَّلَ هذه السَّماواتِ في ارْتِفاعِها واتِّساعِها، وما فيها مِنَ الكَواكِبِ الكِبارِ والصِّغارِ المُنيرَةِ، مِنَ السَّيَّارَةِ ومِنَ الثَّوابِتِ، وشاهَدَها كَيفَ تَدورُ مَعَ الفَلَكِ العَظيمِ في كُلِّ يَومٍ ولَيلَةٍ، ولَها في أَنْفُسِها سَيرٌ يَخُصُّها.

وَنَظَرَ إِلَى البِحارِ المُلْتَفَّةِ بِالأَرْضِ مِن كُلِّ جانِبٍ، والجِبالِ المَوضوعَةِ في الأَرْضِ لِتَقَرَّ ويَسْكُنَ ساكِنوها، مَعَ اخْتِلافِ أَشْكالِها وأَلْوانِها، كما قال: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدُا بِيضٌ وَحُمْرُ ثُغْتَكِفُ أَلْوَنُهُا وَغَلِيبُ شُودٌ ﴿ فَي وَمِنَ ٱلنَّاسِ وَٱلدَّوَاتِ وَٱلْأَنْعَامِ مُخْتَلِفُ أَلُونَهُ ذُكَذَلِكُ إِنَّمَا يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلْمَنَوُّا إِنَّ ٱللَّهُ عَرِيزُغَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٨،٢٧].

وكذلكَ هذه الأَنْهارُ السَّارِحَةُ من قُطْرٍ إلى قُطْرٍ لِمَنافِعِ العِبادِ، وما انتشرَ في الأَرْضِ مِنَ الحَيواناتِ المُتَنَوِّعَةِ والنباتِ المُخْتَلِفِ الطُّعومِ والأَشْكالِ والأَلْوانِ، مَعَ اتِّحادِ طَبيعَةِ التُّرْبَةِ والمَاءِ عَلِمَ وُجودَ الصَّانِعِ وقُدْرَتَهُ العَظيمَةَ وحِكْمَتَهُ ورَحْمَتَهُ بِخَلْقِهِ ولُطْفَهُ بِهِمْ وإحْسانَهُ إليهمْ وبرَّهُ بِهِمْ لا إِلَهَ غَيرُهُ ولا رَبَّ سِواهُ، عليه تَوكَّلْتُ وإليهِ أُنيبُ.

قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَاخْتِلَفِ ٱلنِّبِلِ وَٱلنَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي جَنْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ وَمَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مِن مَآءٍ فَأَخْيَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِن كُلِّ دَآبَةٍ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيئِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَآينتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [البقرة: ١٦٤].

وسئل الشافعي عن وُجودِ الصَّانِعِ؟ فقال: «هذا ورَقُ التَّوتِ طَعْمُهُ واحِدٌ، تَأْكُلُهُ الدُّودُ فَيَخْرُجُ منهُ الإِبْريسِمُ -الحرير-، وتَأْكُلُهُ النَّحْلُ فَيَخْرُجُ منهُ العَسَلُ، وتَأْكُلُهُ الشَّاةُ والبَعيرُ والأَنْعامُ فَتُلْقيهِ بَعْرًا ورَوثًا، وتَأْكُلُهُ الظِّبَاءُ فَيَخْرُجُ منها المِسْكُ، وهو شَيءٌ واحِدٌ».

تأمَّلُ في نباتِ الأرضِ وانظرْ إلى آثارِ ما صنعَ المَليكُ عيونٌ من لُجَينٍ شاخصاتٌ بأحْداقٍ هي الذهَبُ السَّبيكُ على قُضُبِ الزبَرْجَدِ شاهِداتٌ بأنَّ اللهَ ليس لهُ شريكُ

#### وأدلة الحِسِّ على وجود الله تعالى من وجهين:

الأول: إجابة الداعين والمستغيثين والمكروبين:

انظر إلى أحوال المضطرِّين الواقعين في المهالك، والمُشرفين على الأخطار في البرِّ والبحر والجوّ، وإلى البائسين من مشاكلهم وأمراضهم وأوجاعهم، وكيف تضطرهم الضروراتُ وتُلجئهم الحاجاتُ إلى ربِّهم وإلههم، داعين مفتقرين وسائلين له مُستَعطين؟ فيجيب دعواتِهم ويكشف كرباتِهم ويرفع ضروراتِهم.

لذا فقد جعله الله تعالى دليلًا صريحًا على وجوده، فقال: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ ٱلشُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ ٱلأَرْضِ أَءِلَكُ مَّعَ ٱللَّهِ قَلِيلًا مَّا نَذَكُرُون ﴾ [النمل: ٢٢].

ولا شك أن حصول إجابة دعوات الأنبياء والرسل والصالحين وكشف الكرب عنهم من أعظم الأدلة على وجود الله عَرَّيَّةً.

والواقع مليء من إجابة الداعين، وغوث المكروبين، مما يدل دلالة قاطعة على وجود الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَنُوحًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَكَبُلُ فَأُسْتَجَبِّنَا لَهُ ، ﴾ [الأنبياء: ٧٦].

وقال تعالى: ﴿ إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ ﴾ [الأنفال: ٩].

وما زالت إجابة الداعين أمرًا مشهودًا إلى يومنا هذا، لمن صدق اللجوء إلى الله تعالى، و أتى بشر و طه.

# الثاني: معجزات الأنبياء:

إن آيات الأنبياء التي تسمى المعجزات ويشاهدها الناس، أو يسمعون بها، برهان قاطع على وجود مرسلهم وهو الله تعالى؛ لأنها أمور خارجة عن نطاق البشر، يجريها الله تعالى تأييدًا لرسله ونصرًا لهم.

مثال ذلك: آية موسى عَيْمِالسَّكُمْ حين أمره الله تعالى: ﴿ أَنِ ٱصْرِب يِعْصَاكَ ٱلْبَحْرَ ﴾ فضربه فانفلق اثني عشر طريقًا يابسًا، والماء بينهما كالجبال، قال الله تعالى: ﴿ فَأُوحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٓ أَنِ ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرِ فَأَنفَكَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقِ كَالطُّودِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ [الشعراء: ٦٣].

ومثال ثان: آية عيسى صَلَقَتُ عَلَيه وَسَلَّم ، حيث كان يحيى الموتى ويخرجهم من قبورهم بإذن الله، قال تعالى عنه: ﴿ وَأُحْمِي ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ [آل عمران: ٤٩] . وقال تعالى: ﴿ وَإِذْ تُخْرِجُ ٱلْمَوْتَى بِإِذْنِي ﴾ [المائدة: ١١٠].

ومثال ثالث: لنبينا محمد صَاللهُ عَلَيْهُ وَسَالًا، حين طلبت منه قريش آيةً ومعجزةً، فأشار إلى القمر فانفلق فرقتين فرآه الناس، وفي ذلك قال تعالى: ﴿ أُفْتَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَٱنشَقَّ ٱلْقَـمَرُ ۗ ١ وَإِن يَرَوُّا ءَايَدُّ يُعُرضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُّسْتَمِرٌّ ﴾ [القمر: ١- ٢].

ومن ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَلَقد نادانا نوحٌ فَلَنِعْمَ المُجيبونَ ﴾ [الصافات: ٧٥].

وقال تعالى عن نوح أيضًا: ﴿ فَدُعَا رَيَّهُۥ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَٱننَصِرُ ﴿ ۖ فَفَنْحَنَآ أَبُوَبَ ٱلسَّمَاءِ بِمَآءِ مُنْهَمِرٍ ﴾ [القمر: ١١،١٠].

وقال تعالى عن يونس: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَّهَبَ مُعَكَضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقْدِرَ عَلَيْهِ فَكَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَاهَ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ اللَّهُ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيَّنْنَهُ مِنَ ٱلْغَيِّمُ وَكُذَالِكَ نُسْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الأنبياء: ٨٨،٨٧].

فهذه الآيات المحسوسة التي يجريها الله تعالى تأييدًا لرسله، ونصرًا لهم، تدل دلالة قطعية على وجوده سبحانه وتعالى.



لماذا عُقد في المنهج باب في أدلة وجود الله من غير الشرع، ولمن يوجه أصلا؟

من أعظم الأدلة على وجود الله تعالى الحس، تكلم عن ذلك.

أعدَّ بحثًا تذكر فيه شُبَه الملحدين، مع الجواب عليها.

٤ لم كانت معجزات الأنبياء دليلًا دامعًا على وجود الله تعالى؟

والله وليُّ التوفيق

- الإبانة الكبرى لابن بطة العُكْبَري.
- مجموع الفتاوي، تقي الدين ابن تيمية.
- شرح العقيدة الطحاوية، لابن أبي العز الحنفي، تحقيق الشيخ عبد الله التركي، دار الرسالة.
  - شرح ثلاثة الأصول، الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار الثريا للنشر.
- شرح العقيدة التدمرية، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك، دار التدمرية، الرياض، ط١، ١٤٣٢هـ.
- شرح العقيدة الطحاوية، الشيخ عبد الرحمن بن ناصر البراك، دار التدمرية، الرياض، ط١، ١٤٢٩هـ.
  - شرح العقيدة الواسطية، الشيخ محمد بن صالح العثيمين، دار ابن الجوزي، الدمام، ط٦، ١٤٢١هـ.
    - شرح كتاب التوحيد، الشيخ محمد بن صالح العثيمين.
- المدخل لدراسة العقيدة الإسلامية على مذهب أهل السنة والجاعة، د. إبراهيم البريكان، دار ابن القيم، الرياض، ط١، ١٤٢٣هـ.
  - أصول الإيمان في ضوء الكتاب والسنة، نخبة من العلماء، وزارة الشؤون الإسلامية بالمملكة.
- الإيان: حقيقته وزيادته وثمرته، الشيخ عبد الله بن محمد الغنيان، دار التدمرية، الرياض، ط١،
   ١٤٢٤هـ.
  - الإيان: أركانه حقيقته نواقضه، د. محمد نعيم ياسين، دار عمر بن الخطاب، الإسكندرية.
- بدعة إعادة فهم النص، الشيخ محمد صالح المنجد، تقديم الشيخ صالح بن فوزان الفوزان،
   مجموعة زاد.
  - شرح كتاب التوحيد، للشيخ صالح بن عبد العزيز آل الشيخ، دار التوحيد، ط١.
  - القواعد المثلى في صفات الله وأسمائه الحسني، محمد بن صالح العثيمين، دار ابن الجوزي.
    - شرح العقيدة الواسطية، الشيخ صالح بن فوزان الفوزان.



# فهرس المحاضرات

| أسبوع إلقاء<br>المحاضرة | رقم الصفحة التي تبدأ<br>منها المحاضرة  | بداية المحاضرة                                                     | رقم المحاضرة |
|-------------------------|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|--------------|
| الأسبوع الأول           |                                        | مقدمات في <mark>العقيدة ال</mark> صحيحة                            |              |
| الأسبوع الأول           |                                        | (۲): أنها الأصل في دعوة الرسل                                      | \ r\/ )      |
| الأسبوع الثاني          |                                        | مصادر تلقي العقيدة الصحيحة                                         | \ <b>"</b>   |
| الأسبوع الثاني          |                                        | لمصدر الثاني: السنة النبوية الصحيحة                                | (\\ \\ \)    |
| الأسبوع الثالث          | \ro\                                   | عول أهل السنة في إثبات مسائل العقيدة                               | م أم         |
| الأسبوع الثالث          | /\r\/                                  | فهم نصوص الكتاب والسنة الصحيحة<br>على فهم الصحابة رَحَالِسُّعَتْمُ | (3)          |
| الأسبوع الرابع          | /\ <b>r</b> o/                         | سباب الانحراف عن العقيدة الصحيحة                                   | f V          |
| الأسبوع الرابع          | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | ومن أسباب الانحراف عن العقيدة<br>الصحيحة; (٣): اتباع الهوى         |              |
| الأسبوع الخامس          | \\ EI /                                | كبر: وهو الذي يدعو صاحبه إلى رد الحق                               | الر م        |
| الأسبوع الخامس          | /\_88/                                 | ثانيًا: وسائل الوقاية من الاثحراف عن<br>العقيدة الصحيحة            |              |
| الأسبوع السادس          | (3)                                    | الامتناع عن الغلو في الدين، والحذر منه                             | (3)          |
| الأسبوع السادس          | /\ol/                                  | تعریف التوحید، ومنزلته                                             | \ ir/        |
|                         |                                        |                                                                    |              |



# فهرس المحاضرات

| أسبوع إلقاء<br>المحاضرة | رقم الصفحة التي تبدأ<br>منها المحاضرة | بداية المحاضرة                      | رقم المحاضرة        |
|-------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------|---------------------|
| الأسبوع السابع          | /\_or/_/                              | منزلة التوحيد، وأثره على الفرد      |                     |
| الأسبوع السابع          | /\00/                                 | ۷): أنه سبب الأمن في الدنيا والآخرة | ) (31 / )           |
| الأسبوع الثامن          | OV                                    | أثر التوحيد على الفرد               | 10/                 |
| الأسبوع الثامن          | 09//                                  | بيان أن التوحيد هو الإسلام          | \n/                 |
| الأسبوع التاسع          | /\ ነ٣/ /                              | أركان التوحيد                       | \ IV /              |
| الأسبوع التاسع          | /\\\/                                 | أقسام التوحيد 📗                     |                     |
| الأسبوع العاشر          | /\ V·/ /                              | ثاث:التدبير                         | 19/                 |
| الأسبوع العاشر          | /\vr/                                 | ار الكفار والمشركين بتوحيد الربوبية | اقر ( )             |
| الأسبوع الحادي عشر      | \\ VE_/                               | الأثار الإيمانية لتوحيد الربوبية    | $\langle 1 \rangle$ |
| الأسبوع الحادي عشر      | /\vv/                                 | دلة وجود الله تعالى من غير الشرع    |                     |
| الأسبوع الثاني عشر      | VN                                    | (۲): دلیل العقل                     | (")                 |
| الأسبوع الثاني عشر      | /\ \\\ /                              | (۳): دبیل الحس                      | \r(\z\)             |

تالمناعما



مقدمات في العقيدة الصحيحة

11

مصادر تلقي العقيدة الصحيحة

רו

أصول أهل السنة في إثبات مسائل العقيدة

10

20

أسباب الانحراف عن العقيدة الصحيحة

بدعة إعادة فهم النص

19

۳۸

الغلو في الصالحين

وسائل الوقاية من الانحراف عن العقيدة الصحيحة 33

التوحيد - تعريفه ومنزلته

09

بيان كون الإسلام دين الأنبياء جميعًا

بطلان حرية الاعتقاد

71

01

71

بطلان عبارة (الأديان السماوية الثلاثة)

أقسام التوحيد (الربوبية)

71

70

أركان التوحيد

إقرار الكفار بتوحيد الربوبية

VC

أدلة وجود الله تعالى من غير الشرع

VV



#### سلسلة زاد العلمية:

سلسلة متكاملة تهدف إلى تقريب العلم الشرعي للراغبين فيه، وتوعية المسلم بما لا يسعه جهله من دينه، ونشرُ العلم الشرعي الرصين، القائم على كتابِ الله وسنّة رسوله صَلَّاتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّم، صافيًا نقيًّا، وبطرحٍ عصريًّ مُيسّرٍ، وبإخراجِ احتراهيًّ.

### كتاب العقيدة:



يحتوي هذا الكتاب على بيان معنى العقيدة وأهميتها، ومصادر تلقيها، وأصول أهل السنة في إثباتها، وبيان معنى التوحيد ومنزلته وأثره، وأركانه وأقسامه، والأثار الإيمانية المترتبة عليه، وأدلة وجود الله تعالى من غير الشرع. مع عرض المحتوى بطريقة عصرية مبسطة وأسلوب سهل شيق خال من الحشو والمخالفات.













#### reiga *lleud*

المملكة العربية السعودية – الرياض طريق الملك فهد - مقابل برج المملكة هتف: 4966 11 480865 , ماكس: 11 480865 11 6762 صب: 67622 الريض 11517 www.obeikanretail.com



المملكة العربية السعودية - جدة حب الشاطئ - بيوتات الأعمال - مكتب ١٦ موبايل: 642 444 59 666+, هاتف: 2692924 12 696+ صب: 126371 جدة 21352 www.zadgroup.net



